
   

DOI : https://doi.org/10.5281/zenodo.15537672  VOL 4, N° 1 JANVIER/ MARS 2025 



DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA HIERARCHIE ESSENTIALISEE : MECANISMES DE 

DOMINATION ET D’AUTOPERCEPTION DANS LES LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

18 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

  

Citation: 
El Bazi, E. H., Boumaajoune, J., & Joti, I. (2025). DE 

L'INFERIORITE INTERNALISEE A LA HIERARCHIE 

ESSENTIALISEE : MECANISMES DE DOMINATION ET 
D'AUTOPERCEPTION DANS LES LITTERATURES 

FRANCOPHONES POSTCOLONIALES. REVUE DROIT ET 

SOCIETE, 4(2), 19‑34. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.17108196 

 

DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA 

HIERARCHIE ESSENTIALISEE : 

MECANISMES DE DOMINATION ET 

D’AUTOPERCEPTION DANS LES 

LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

FROM INTERNALISED INFERIORITY TO 

ESSENTIALISED HIERARCHY: 

MECHANISMS OF DOMINATION AND SELF-

PERCEPTION IN POSTCOLONIAL 

FRANCOPHONE 

El Houcine El Bazi  

Doctorant  

Université Abdelmalek 

Essaadi, Tétouan, Maroc 

DOI : https://doi.org/10.5281/zenodo.17108196    VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

Jaouad Boumaajoune  

Professeur universitaire  

Université Abdelmalek 

Essaadi, Tétouan, Maroc 

 

Imane Joti 

Professeur universitaire  

Université Abdelmalek 

Essaadi, Tétouan, Maroc 

 



El Houcine El Bazi , Jaouad Boumaajoune & Imane Joti 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

19 

DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA 

HIERARCHIE ESSENTIALISEE : MECANISMES 

DE DOMINATION ET D’AUTOPERCEPTION 

DANS LES LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

 

Résumé 

Cet article vise à analyser les fondements socio-

psychologiques par lesquels l’idéologie coloniale a 

structuré le binarisme hiérarchique 

colonisé/colonisateur. On y examine ses impacts et 

les mécanismes déterminants et sur la perception de 

soi et de l’autre dans les littératures maghrébine et 

négro-africaine postcoloniales. Nous y examinerons 

comment le dualisme du complexe d’infériorité et 

du racisme, produits de l’appareil colonial, 

façonnent les représentations racistes et 

discriminatoires et comment ce dualisme restructure 

les rapports sociaux et les identités postcoloniales. 

Pour ce faire, nous allons adopter une analyse 

textuelle pragmatique et sociocritique tout en 

croisant la théorie postcoloniale ainsi que la 

sociologie des représentations. On applique cette 

analyse sur les œuvres clés : Ce que le jour doit à la 

nuit de Yasmina Khadra, Ô pays, mon beau peuple ! 

El Houcine El Bazi  

Doctorant  

Université Abdelmalek Essaadi, 

Tétouan, Maroc 

Jaouad Boumaajoune  

Professeur universitaire  

Université Abdelmalek Essaadi, 

Tétouan, Maroc 

Imane Joti 

Professeur universitaire  

Université Abdelmalek Essaadi, 

Tétouan, Maroc 

 



DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA HIERARCHIE ESSENTIALISEE : MECANISMES DE 

DOMINATION ET D’AUTOPERCEPTION DANS LES LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

20 

D’Ousmane Sembene et Aïcha la rebelle de Halima Benhaddou, afin d’interroger leurs 

stratégies narratives, discursives et rhétoriques qui révèlent les tensions identitaires et 

résistances essentialistes. Les œuvres étudiées montrent l’internalisation de l’infériorité et du 

racisme chez les personnages colonisés et colonisateurs. Cette internalisation, lato sensu, se 

matérialise par des conflits culturels et idéologiques fondées sur les rapports de domination 

impérialiste. Cette posture régénère des contre-discours visant à déconstruire le mythe de la 

supériorité coloniale.  Elle s’oppose ainsi à la légitimité de la violence symbolique et aux 

discours hégémoniques à travers la réappropriation de l’histoire dans une perspective 

identitaire hybride. 

Cette étude revêt une fonction contestataire des séquelles traumatiques coloniales tout en 

rendant le roman maghrébin et négro-africain un espace reflétant cette fonction par la 

médiation de la dialectique dichotomique entre aliénation et émancipation. Ce qui permet de 

reconfigurer les rapports sociaux neutralisés permettant la décolonisation des imaginaires. 

Ainsi ces œuvres représentent un champ socio-psychologique pour l’élaboration de nouvelles 

perceptions. 

Mots-clés: aliénation, sociologie du texte, perception de soi, décolonisation des imaginaires, 

idéologie, identité. 

FROM INTERNALISED INFERIORITY TO 

ESSENTIALISED HIERARCHY: MECHANISMS 

OF DOMINATION AND SELF-PERCEPTION IN 

POSTCOLONIAL FRANCOPHONE 

ABSTRACT 

his article aims to analyse the socio-psychological 

foundations through which colonial ideology 

structured the hierarchical binary of 

colonised/coloniser. It examines its impacts and 

determining mechanisms on the perception of self 

and other in postcolonial Maghreb and Black African 

literature. We will examine how the dualism of 

inferiority complex and racism, products of the 

colonial apparatus, shape racist and discriminatory 

representations and how this dualism restructures 

social relations and postcolonial identities. 

To do this, we will adopt a pragmatic and 

sociocritical textual analysis while combining 

postcolonial theory and the sociology of 

representations. We will apply this analysis to key works: Ce que le jour doit à la nuit by 

Yasmina Khadra, Ô pays, mon beau peuple ! by Ousmane Sembene and Aïcha la rebelle by 

Halima Benhaddou in order to examine their narrative, discursive and rhetorical strategies, 

which reveal identity tensions and essentialist resistances. The works studied show the 

El Houcine El Bazi 

PhD student 

Abdelmalek Essaadi University, 

Tetouan, Morocco 

Jaouad Boumaajoune 

University lecturer  

Abdelmalek Essaadi University, 

Tetouan, Morocco 

Imane Joti 

University lecturer Abdelmalek 

Essaadi University, Tetouan, 

Morocco 



El Houcine El Bazi , Jaouad Boumaajoune & Imane Joti 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

21 

internalisation of inferiority and racism among colonised and colonising characters. This 

internalisation, in the broad sense, manifests itself in cultural and ideological conflicts based 

on imperialist domination. This stance regenerates counter-discourses aimed at deconstructing 

the myth of colonial superiority.  It thus opposes the legitimacy of symbolic violence and 

hegemonic discourses through the reappropriation of history from a hybrid identity 

perspective. 

This study challenges the traumatic legacy of colonialism while making Maghreb and Black 

African novels a space that reflects this function through the mediation of the dichotomous 

dialectic between alienation and emancipation. This allows for the reconfiguration of 

neutralised social relations, enabling the decolonisation of the imagination. Thus, these works 

represent a socio-psychological field for the development of new perceptions. 

Key-words:  alienation, sociology of the text, self-perception, decolonization of imagination, 

ideology, identity 

1. Introduction  

Les ères coloniale et postcoloniale se distinguent par l’émergence et la persistance de 

multiples représentations et des rapports de pouvoir asymétriques fondées sur une rhétorique 

idéologique disputant la perception de soi face à la dialectique raciale d’infériorité et de 

supériorité. Ces constructions dynamisantes perpétuées en contexte postcolonial, façonnent le 

binarisme dichotomique (colonisé/colonisateur, Européen/ Noir et Arabe) attribué souvent à 

des facteurs ontologiques et aspectuels tels que l’appartenance raciale et la défaillance 

existentielle. Sans pour autant négliger les facteurs matériels échafaudés sur les avancées 

scientifiques, ainsi que la domination économique et culturelle qui structurent les imaginaires 

collectifs et les interactions sociales.         

Force est de constater que le roman francophone maghrébin et négro-africain offre un terrain 

de résistances culturelles issues de l’héritage colonial, notamment à travers la mise en relief, 

d’une part, le complexe d’infériorité, internalisé par le colonisé, et, d’autre part, le racisme 

systémique. Cette dichotomie infériorité supériorité est imposée par le colonisateur à travers 

l’appareil idéologique réinvestissant stéréotypie et imaginaires collectifs. Sous cet angle, il 

convient de dire ici que les réalités historiques ont contribué à l’établissement et à la 

perpétuation des rapports hiérarchiques entre les sociétés occidentales et celles des régions 

dites du Sud. Ces régions, historiquement infériorisées comprennent notamment les 

populations africaines, arabes, indiennes, latino-américaines, etc. 

Notre intérêt vient du fait que si les études postcoloniales ont suffisamment exploité les 

discours coloniaux pour aborder des problématiques associées aux enjeux identitaires et 

existentiels, les travaux, qui, interrogent la manière dont les littératures maghrébine et négro-

africaine francophones déconstruisent et reproduisent ces hiérarchies existentielles sous un 

prisme socio-psychologique, incitent encore à y réfléchir. Ce constat nous conduit sur 

l’appréhension auctoriale du complexe d’infériorité du colonisé et les représentations racistes 

du colonisateur à travers des stratégies narratives et discursives tout en reflétant ou contestant 

les essentialismes hérités des idéologies coloniales. 

Les œuvres qui font l’objet de notre analyse illustrent clairement l’intériorisation de 

l’infériorité et l’essentialisation hiérarchisée. Les œuvres de Yasmina Khadra, Ce que le jour 

doit à la nuit, et celle de Halima Benhaddou Aicha la rebelle, via la réappropriation de 



DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA HIERARCHIE ESSENTIALISEE : MECANISMES DE 

DOMINATION ET D’AUTOPERCEPTION DANS LES LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

22 

l’histoire coloniale et la mise en avant des conflictualités existentielles. Tandis que celle 

d’Ousmane Sembene, Ô pays, mon beau peuple ! réinvestit le mariage interracial et 

l’opposition entre tradition et modernité afin de mettre en exergue cette dichotomie. Cela nous 

invite à nous poser les questions suivantes : quels sont les procédés rhétoriques et narratifs 

adoptés par les auteurs / les autrices afin d’illustrer l’internalisation du complexe d’infériorité 

et la perception de soi ? Dans quelle mesure les représentations sociales incarnées par le 

colonisateur participent-elles à la reproduction ou à la subversion stéréotypes raciaux et des 

imaginaires discriminants ? Et comment la contextualité et les postures narratives, impactent-

elles la continuité ou la rupture des dynamiques de domination symbolique ? 

Afin de répondre à ces questions, il parait essentiel de formuler ces trois hypothèses : 

H1 : Le complexe d’infériorité est un résultat du regard réductionniste qu’incarne le 

colonisateur à l’encontre du colonisé et, qui se manifeste par le biais des stratégies 

discursives, narratives et rhétoriques qui coulent dans un imaginaire causatif façonnant les 

interactions sociales (dialogisme, répliques, instances métaphoriques et argumentatives, 

soumission et aliénation).  

H2 : Le racisme exercé, majoritairement, par le colonisé, naturalise et normalise à la fois ce 

complexe d’infériorité par la mise en exergue un lexique essentialisant et hiérarchisant 

(déshumanisation, marginalisation, exotisation) tout en reproduisant des structures liées aux 

rapports de pouvoir.  

H3 : Les convergences et les divergences entre les œuvres étudiées de contextes différents 

reflètent des réalités historiques et culturelles similaires et permettent une véritable refonte 

des paradigmes identitaires englobant ambivalence et écran du nationalisme. 

Sur le plan méthodologique, cette étude opte pour une approche transdisciplinaire tout en 

croisant socio-psychologie textuelle, analyse du discours, sociocritique et pragmatique. Cette 

étude s’appuie également sur une approche comparative afin d’illustrer des contextes 

temporels et géoculturels symétriques et variés. Cette analyse se concentre sur des stratégies 

énonciatives (modalités et voix narratives, lexique). Les notions telles que l’aliénation (Fanon, 

1956), l’hybridité (Bhabha, 1994), l’identité narrative (Ricœur, 1990) se serviront d’outils 

conceptuels pour relever, en premier lieu, le fonctionnement des imaginaires coloniaux ainsi 

que les subversions et les contre-discours décoloniaux. On les saisit, en deuxième lieu, pour 

éclairer les interactions sociales fictionnelles, le complexe d’infériorité, la perception mutuelle 

et les constructions identitaires. 

1. Complexe d’infériorité internalisé : de la perception de l’autre à l’autoperception 

La théorie postcoloniale illustre bel et bien comment fonctionne et se matérialise le complexe 

d’infériorité chez le nègre. Dans ce sillage, Fanon dans une perspective psychiatrique souligne 

que le complexe d’infériorité ne constitue pas un phénomène propre au XXème siècle. En 

outre, en appuyant son étude sur des fondements scientifiques, il souligne que « Comme le 

“nègre”, de tout temps, a été un inférieur, il essaie de réagir par un complexe de supériorité. 

Et c'est bien ce qui ressort du livre de Brachfeld » (Fanon, 1952). 

Dans ce cadre, Fanon (1952) fait le constat que les populations colonisées, telles que les Noirs 

et les Arabes, expriment et incarnent ce sentiment d’infériorité à travers des réactions 

opposées et caractérisées. Cette opposition se manifeste via des attitudes perçues chez les 



El Houcine El Bazi , Jaouad Boumaajoune & Imane Joti 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

23 

gens infériorisés racialement ou culturellement. Ce complexe se fait face à l’homme blanc, sur 

le plan biologique et social en tant que race et l’homme occidental, sur le plan civilisationnel 

en tant que culture et idéologie. Ce processus, bien qu’il cherche à inverser la hiérarchie 

perçue, semble paradoxalement renforcer la dynamique initiale d’infériorisation en ancrant les 

rapports colonisés/colonisateurs dans une logique de confrontation essentialiste, 

essentialisante et identitaire.   

Pour approfondir la théorisation de la notion d’infériorité, il est pertinent de se référer aux 

travaux récents de Livio Boni et Sophie Mendelsohn. Dans leur ouvrage théorique relevant de 

la psychanalyse La vie psychique du racisme (Boni & Mendelsohn, 2021), les auteurs 

proposent une réflexion interdisciplinaire sur les apports possibles de la psychanalyse à 

l’analyse des héritages et des répercussions de la colonisation. En articulant de manière 

dialectique la psychanalyse, l’histoire et l’anthropologie, les deux chercheurs interrogent 

l’histoire du racisme et le rôle du paradigme racial dans la structuration des sociétés 

modernes, en y intégrant les réalités politiques contemporaines. Cette démarche dialectique a 

permis de revisiter les concepts fondateurs de la dialectique hégélienne du Maître et de 

l’Esclave telle que développée dans Phénoménologie de l‟esprit (1807) ainsi que la 

phénoménologie intersubjective et de l’existentialisme sartrien. L’entrecroisement et la 

complémentarité de ces cadres conceptuels, en interaction, éclairent la spécificité des rapports 

contextualisés coloniaux, renvoie à un marquage dynamique et ségrégatif.  

Cela permet d’articuler deux notions distinctes mais complémentaires : le complexe 

d’infériorité attribuable au colonisateur et le complexe de dépendance, propre au colonisateur. 

De cela, on peut souligner la manière dont ces structures psychiques se construisent et se 

perpétuent dans le contexte colonial. 

Autrement dit, l’arrivée du colonisateur qui a renforcé la visibilité du complexe de 

dépendance, une idéologie que le colonisé développera par la suite, à travers l’incarnation 

systémique interprétée psychanalytiquement en tant que réponse à l’angoisse de castration 

(Mannoni M. , 1967). 

Cette interprétation réductionniste a soulevé des critiques à l’encontre de la lecture proposée 

par Octave Mannoni dans ces écrits. En fait, ces critiques menées par notamment les 

fondateurs du mouvement de la négritude tels qu’Aimé Césaire, Léopold Sédar Senghor et 

Alioune Diop qui prônent la fierté du colonisé en tant que tel. Ces auteurs en dénoncé, en 

l’occurrence, la tendance d’Octave Mannoni de réalimenter et réactiver certains clichés 

racistes voire réducteurs. Le théoricien et psychiatre Frantz Fanon dans son œuvre Peau noire, 

masques blancs, adopte une opposition critique envers la théorie de Mannoni. En outre, il 

consacre un chapitre intitulé au prétendu complexe de dépendance du colonisé où il rejette 

dialectiquement l’idée selon laquelle le complexe serait une réalité intrinsèque, préexistant à 

la colonisation Mannoni de faire du complexe d’infériorité une réalité préexistante à la 

colonisation. Fanon Frantz développe son argumentation en soulignant que la conception de 

dépendance fait abstraction des processus sociaux et historiques qui l’ont façonnée tout au 

long de l’existence coloniale. 

Cette perception de soi et de l’autre, régie par le complexe d’infériorité, nous conduit à 

interroger la matérialisation de la hiérarchie subséquente ainsi que les mécanismes de la 

domination idéologique. 

2. Matérialisation hiérarchique et légitimation de la domination idéologique 



DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA HIERARCHIE ESSENTIALISEE : MECANISMES DE 

DOMINATION ET D’AUTOPERCEPTION DANS LES LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

24 

Il convient impérativement de dire préalablement que la notion du « complexe » dans un sens 

général ou des complexes en tant que tels relèvent des facteurs générateurs de symptômes 

plus ou moins pathologiques tels que décrits dans la psychologie normale (Viguier, 2000). En 

d’autres termes, les complexes englobent une combinaison d’images mentales, de souvenirs, 

de sentiments variés, d’attitudes et de désirs qui s’associent et interagissent les uns avec les 

autres de manière dynamique (James, 1980).  

Il est à noter également que le complexe d’infériorité émerge, essentiellement, d’une 

perception réductrice de soi et de l’autre. Il est le résultat d’un fonctionnement stéréotypé. 

Cette idée est étudiée, de manière dialectique, par le psychologue autrichien Adler fondateur 

de la psychologie individuelle, qui se réfère à ce phénomène sous l’appellation de sentiment 

d‟infériorité (Viguier, 2000). Adler (1933) attribue les origines du complexe d’infériorité à un 

désavantage physique qui se rapporte à la couleur de la peau, soulignant que ce complexe se 

manifeste chez des individus vivant en minorité dans un environnement où prédomine une 

autre couleur de peau. Il soutient que le sentiment d'infériorité résulte de l'interaction entre 

diverses conditions psychologiques – telles que les traits de personnalité individuels et des 

facteurs socioculturels plus larges. Selon lui, ce sentiment est étroitement lié au concept de 

dépendance. Adler (1933) met également en évidence le rôle central des traits 

psychologiques, de la civilisation et des structures de personnalité dans la constitution du 

complexe d'infériorité 

L’historien Octave Mannoni, dans Psychologie de la colonisation(1950), propose une analyse 

approfondie des dynamiques coloniales en s’appuyant sur les structures psychiques des 

colonisés. Il met en lumière ce qui appelle « la primitivité » du colonisé, notion qui, selon lui, 

devient par la suite l’une des sources de frustration, de dénigrement et de déstabilisation 

identitaire, engendrant ainsi un sentiment d’infériorité au sein des populations colonisées. De 

surcroît, Mannoni (1950) constate que certaines difficultés liées à la colonisation et les 

réactions racistes chez le « blanc » s’expliquent en grande partie par ce qu’il appelle « l‟âme  

du blanc », une notion mobilisée pour décrire son rapport au colonisé dans des contextes 

d’incompréhension culturelle et sociale. Il identifie par ailleurs deux modalités principalement 

conflictuelles. En se référant à l’ouvrage d’Adler Le Tempérament nerveux : éléments d‟une 

psychologie individuelle et applications à la psychothérapie Mannoni associe la première 

modalité au complexe de castration freudien, caractéristique de la psyché  occidentale en 

soulignant que les individus considérés infériorisés ne sont pas soumis à un déterminisme 

culturel bien qu’ils soient influencés par des facteurs raciaux. (Mannoni O. , 1950)La 

deuxième modalité que Mannoni met en exergue se rapporte à des conditions psychologiques 

et sociales spécifiques qui, sont une fois mises en évidence, permettent d’expliquer comment 

le complexe d’infériorité peut être inhibé et annulé le développement dans des collectivités 

comme celle des Malgaches. Autrement dit, la dépendance et l’infériorité sont essentiellement 

inséparables en formant une alternative au sein de laquelle l’une n’exclut pas l’autre. En 

d’autres termes, la dépendance et l’infériorité sont inextricablement liées, formant une 

alternative dans laquelle l’une ne supprime pas nécessairement l’autre. 

3. La mise en scène de la dialectique maitre/esclave 

Les littératures négro-africaine et maghrébine francophones mettent souvent en évidence la 

dichotomie entre infériorité et supériorité à travers des textes à visée dénonciatrice. Dans 

Aicha la rebelle, Benhaddou illustre ce binarisme à travers le regard stéréotypant, 

réductionniste, condescendant et paternaliste du colonisateur espagnol Señor Antonio envers 

la population autochtone. Ce personnage affiche ouvertement sa position de supériorité : « Et 



El Houcine El Bazi , Jaouad Boumaajoune & Imane Joti 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

25 

lui ! Le maître ! Le patron, […] voyait une indigène, une fille d‟esclave, lui faire ce coup-là. » 

(Benhaddou, 1982). La répétition exclamative suppose la supériorité incontestée du maître 

espagnol confirmée également à travers un procédé syntaxique et synonymique « Le maitre ! 

Le patron. ». Ces deux titres confirment l’image supérieure de l’Espagnol et s’inscrivent dans 

un ordre sémique caractérisé par une charge symbolique. Ils renvoient à la hiérarchie du 

pouvoir en sous-tendant une certaine supériorité et stratification sociale effective, accomplie 

et justifiée par un statut social, idéologique et politique.  

En effet, par l’emploi de ces deux termes : « une indigène, une fille d‟esclave », l’auteure met 

en exergue une hiérarchie sociale référant à un héritage d’asservissement tant repris dans le 

discours colonial en tant que représentations déshumanisantes (Memmi, Portrait du colonisé, 

précédé du portrait du colonisateur, 1973). 

Le procédé rhétorique antithétique employé « le maître et la fille d‟esclave » est une mise en 

évidence du rapport hiérarchique et vertical qui renvoie à l’infériorité de l’Arabe et à la 

supériorité explicite du colonisateur patron/maître ≠ indigène/esclave. Cette dichotomie est 

exprimée à travers une mise en relief sémantique qui accomplit, implicitement, une fonction 

connotative, figurative et assertive apparente. Cet énoncé s’achève par une inversion des 

rapports de pouvoir qui révèle de la scénographie subversive. (Maingueneau, 2004)Le « 

coup » symbolise la résistance silencieuse typiquement associée aux stratégies de survie des 

subalternes. (Spivak, 2020).L’expression « La fille d‟esclave » souligne renvoie à l’identité 

aliénée, alors que l’acte de rébellion mené par l’héroïne perturbe, en quelque sorte, l„appareil 

idéologique colonial. (Althusser, 1974).Cette infériorité est énoncée, explicitement, par l’acte 

de renonciation et de négation renforcée par le mot esclaves :« Moi jamais à supplier, 

supplier des esclaves. » (Benhaddou, 1982, p. 47). Dans la même veine, l’emploi anaphorique 

du mot esclaves tient à une allégation idéologique qui émane d’un cliché colonial visant à 

mésestimer et déprécier la classe des indigènes. Il n’en demeure pas moins que ce terme 

d’« indigènes » envoie, par définition, à une population implantée dans un pays avant la 

colonisation, l’emploi du mot indigènes qui désigne aussi autochtone, originaire ou premier. 

Ce terme est réinvesti pour dénoncer le système colonial. En effet, les « indigènes » qualifiés 

des « esclaves », s’opposent au maître, à qui on attribue un statut social, politique et qui 

implique et confirme sa supériorité. 

Par conséquent, on constate la mise en évident ce de certain besoin de l’autre pour confirmer 

la hiérarchie en dépit du rejet et de la résistance mutuels étayés et suggérés par un 

sociogramme antipathique appuyant l’interdépendance implicite. Sous cet angle, il importe de 

noter que cette confirmation de la supériorité de l’Espagnol est circonstanciée dans l’espace 

du colonisé- :« Ici, je me suis senti vraiment un être supérieur, là-bas, je ne serai qu‟un parmi 

d‟autres.» (Benhaddou, 1982, p. 271).L’espace indiqué par les déictiques spatiaux ici et là-

bas sert à accomplir une fonction de distinction divisant deux lieux géographiques identifiant 

la mouvance du statut social. On retiendra ici que cet espace dynamise et subvertit ce statut 

allant de la supériorité à la normalité. La notion d’infériorité, incarnée par le personnage 

principal, génère au long du texte Aïcha la rebelle la dichotomie de supériorité/ infériorité en 

dégénérant en revanche l’antipathie ressentie et exprimée à l’encontre de l’Espagnol : « Tout 

ce monde ne vous respecte pas, on vous hait en silence. » (Benhaddou, 1982, p. 73)  

De surcroit, l’infériorité émanant d’une image stéréotypée, condescendante, réductionniste et 

simpliste, entache l’Arabe et engendre par la suite une haine mutuelle débouchant sur un 

complexe névrotique et réactif exprimé explicitement. 



DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA HIERARCHIE ESSENTIALISEE : MECANISMES DE 

DOMINATION ET D’AUTOPERCEPTION DANS LES LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

26 

Benhaddou confronte deux images : l’une du colon perçu supérieur et l’autre de l’indigène 

représentée inférieure. Ainsi, référant son œuvre à une période caractérisée et marquée par des 

tensions politiques, militaires et sociétales conflictuelles, l’auteure arrive à représenter le 

complexe d’infériorité par le biais d’une esthétique et d’une narration sentimentale. Les 

isotopies thématiques exprimant sentimentalité, amour, résistance et violence symbolique sont 

étayées sur des déictiques réels et des évènements historiques marquants. 

Quant à Yasmina Khadra Ce que le jour doit à la nuit, l’Arabe est souvent représenté 

infériorisé a priori. En effet, le sentiment d’infériorité constitue le topos principal perceptible 

principalement chez le personnage de Jelloul. Celui-ci, relégué à un statut du domestique 

appartenant à la classe des démunis infériorisés, incarne le programme narratif de l’infériorité. 

Sous cet angle, la fonction narrative attribuée à Jelloul est représentée par un pathos 

dramatique et parfois tragique « Le pauvre Jelloul fondait comme un glaçon. » (Khadra, 2008, 

p. 73). Le prénom de Jelloul est précédé de l’adjectif pauvre d’où se révèle une mise en 

évidence de cette dichotomie supériorité/infériorité, colonisateur/colonisé.  

Ainsi, cette association syntagmatique et lexicale entre pauvre et fondait de Jelloul renforce-t-

elle l’image à la fois d’infériorité et de vulnérabilité de l’Algérien en particulier et, par 

déduction, et de l’Arabe relégué à une position de subordination et du Français représenté en 

tant que maître.                          

Il va sans dire que cette dichotomie mène à une autre hiérarchie de dominant dominé qui 

s’instaure ici en symbiose et relègue le Français (colonisateur) au centre et repositionne 

l’Arabe (colonisé) dans la périphérie. Cette hiérarchie découle, en outre, d’une autorité 

énonciative accordée au Français. Jelloul ne fait qu’exécuter les ordres de son maitre, c’est 

l’image inférieure qui émane du méta système réactivant une situation socioculturelle et 

politique liée à la stéréotypie coloniale de dépendance. Cette stratification sociale peut 

également être perçue, implicitement, comme une critique du système capitaliste qui favorise 

la perpétuation des inégalités sociales. Dans l’œuvre de Khadra Ce que le jour doit à la nuit,  

les violences réelle et symbolique sont souvent mises en scène via l’oppression seigneuriale et 

la guerre afin de témoigner de la brutalité du Français (colonisateur) et de la soumission 

forcée de l’Arabe. Cela reflète la manière avec laquelle l’entreprise coloniale fonctionne tout 

en s’appuyant sur la coercition et la domination systémiques et oppressives : 

« C’était Jelloul, le factotum d’André. Il sortit de sa cachette au moment où j’atteignis la piste 

qui séparait notre maison des vignes […] Jelloul boitait. Il avait le visage tuméfié, les lèvres 

éclatées et un œil poché. Sa chemise était vergetée de zébrures rougeâtres, probablement des 

traces de coups de fouet. » (Khadra, 2008, p. 94) 

Yasmina Khadra se sert d’une tonalité dramatique afin de caricaturer l’infériorité de 

l’Algérien et afin de dénoncer la violence du Français. L’énumération adjectivale des 

termes tuméfié, éclatées, poché, vergetée et rougeâtres traduit les rapports de domination qui 

reflètent la violence coulant du sentiment de la haine, de l’abus du pouvoir et de la 

discrimination envers l’Arabe par l’entremise de la maltraitance.  

 Le Français accomplit une fonction de capabilité en possédant la force du travail, le symbole 

de celui qui détient le capital et, ipso facto, de celui qui détient le pouvoir.  En fait et par 

déduction l’auteur fait allusion à la théorie marxiste qui renvoie aux forces de travail.  



El Houcine El Bazi , Jaouad Boumaajoune & Imane Joti 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

27 

Ces forces se confrontent, implicitement, en créant des stratifications sociales et raciales 

regroupées autour du matérialisme historique. La question qui se pose dans ici c’est qui le 

colonisé ?  Albert Memmi, dans son livre Le portrait du colonisé, fait une distinction de fond 

de la terminologie coloniale : 

« Le colonial serait l’Européen vivant en colonie mais sans privilèges, dont les conditions de 

vie ne seraient pas supérieures à celle du colonisé de catégorie économique et sociale 

équivalente. Par tempérament ou conviction éthique, le colonial serait l’européen bienveillant, 

qui n’aurait pas vis-à-vis du colonisé l’attitude […] tout colonisateur est privilégié, car il l’est 

comparativement, et au détriment du colonisé ». (Memmi, Portrait du colonisé, précédé du 

portrait du colonisateur, 1973, pp. 46-47) 

Les adjectifs privilégié, supérieures sont mis en exergue pour exprimer les rapports 

hiérarchiques selon lesquels le colonisateur détient le pouvoir en se déclarant privilégié et en 

se réjouissant des conditions supérieures par rapport au colonisé. 

Cette supériorité crée un rapport de domination et d’aliénation qui sont aussi générateurs du 

complexe de Néron à travers la légitimation de la colonisation à partir d’une condition 

objective qui s’impose et au colonisé et au colonisateur. Alors que Mannoni avançant ses 

études psychologiques se convainc et tend à pathologiser le conflit entre le colonisateur et le 

colonisé : « le Blanc colonisateur n'est mû que par son désir de mettre fin à une 

insatisfaction, sur le plan de la surcompensation adlérienne ». (Mannoni O. , 1950, p. 32). 

Cette compensation adlérienne appelée également Sentiment de communauté est une sorte 

d’une performativité raciale et identificatoire qui mène, sans aucun doute, à l’intensification 

du complexe de supériorité/ infériorité. 

Dans l’œuvre Ô pays, mon beau peuple !  Ousmane Sembene illustre à quel point ce 

complexe engendre des rapports sociaux hiérarchiques et conflictuels pour être, enfin, une 

source de discrimination, de rejet, et parfois, de haine : « Regagnez vos places, tas 

d‟imbéciles ! Cria un homme de peau blanche, que les noirs regardaient 

craintivement. » (Sembene, 1975, p. 11). L’infériorité dont l’homme noir est victime, est 

accentuée par l’adjectif imbéciles et l’adverbe craintivement. Dans cet énoncé on constate que 

le rapport entretenu entre l’homme européen de peau blanche et les noirs semble être fondé 

sur la crainte.                                                            

Au complexe de supériorité du colonisateur à l’encontre du noir, s’oppose celui d’infériorité 

chez le noir exprimé à travers la haine à l’encontre du blanc. Celui-ci semble qualifié de 

l’origine des maux de l’homme noir et de l’exploitateur de ses biens à travers l’idéologie 

colonialiste. Ce colonisateur semble exclu et non accepté et son existence est considérée 

comme intrusion : « On dit que ton fils arrive avec une femme blanche, s‟il plait à Dieu, 

demain? » (Sembene, 1975, p. 16). Les marques de distanciation sont justifiées par l’emploi 

de l’adjectif « ton » sans mentionner le nom et le prénom de la personne dont on parle. Ce qui 

amplifie cette distanciation prise c’est ce groupe nominal une femme blanche pour insinuer 

qu’il ne s’agit pas de n’importe quelle femme, enfin, elle est blanche ! par déduction, elle est 

différente, intruse et inadmissible au sein de l’espace des noirs. L’auteur emploie ici un 

référent religieux par l’emploi de la locution s‟il plaît à Dieu eu égard de l’interlocuteur qui 

est un iman et à l’hommage de l’espace dans lequel se réalise l’acte de communication qui est 

ici un acte performatif et interactif par rapport à l’évènement produit et locutoire par rapport 

au rejet implicite de la femme blanche dans le clan des noirs. 



DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA HIERARCHIE ESSENTIALISEE : MECANISMES DE 

DOMINATION ET D’AUTOPERCEPTION DANS LES LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

28 

La femme blanche constitue le noyau de la phrase accompagné d’un rejet implicite moyennant 

une distanciation explicite et un retour au référentiel religieux omniprésent dans la culture 

africaine pour soutenir ce discours. Cette perception réactionnelle, à l’encontre du blanc, se 

transforme en rejet : « Ils imitent (les jeunes gens) les blancs dans leur débauche. La boisson 

les maladies les rendent méconnaissables aux yeux mêmes de leur mère. Quant aux filles, 

leurs manières de s‟habiller laissent tout voir de leurs formes » (Sembene, 1975, p. 16). 

Les blancs sont qualifiés des débauchés et des nus, le complexe s’accentue signifiant non 

seulement les rapports de domination, mais néanmoins le rejet et l’exclusion par le biais du 

stéréotype raciste renfermant des aspects moraux.                                                                   

Or, Sembene transcende cette dichotomie d’infériorité supériorité pour instaurer une certaine 

réconciliation entre ces deux cultures. Cette dichotomie est exprimée d’une manière sous-

jacente et parfois franche. Le mariage d’Oumar symbolise l’unisson de deux civilisations, 

opposées à la base, convergées et fusionnées par la médiation de l’acte de mariage qui 

symbolise, dans ses finalités des dimensions sociales, culturelles, ethniques, etc. En dépit du 

refus et du rejet apparent et catégorique de cette alliance, celle-ci se réalise : « Il aurait mieux 

fait mourir à la guerre que faire ce qu‟il a fait. Si…si seulement je m‟étais doutée de ça, je 

l‟aurais étranglé de la main que voici, dit-elle… » (Sembene, 1975, p. 63). 

La mère d’Oumar, en tant que figure symbolique de la gardienne et de la protectrice de 

s’oppose, expressément, à ce mariage en optant pour un langage violent et cruel « il aurait 

mieux fait mourir […] je l‟aurais étranglé ». (Sembene, 1975, p. 19)Cette allusion à la 

violence concorde avec le stéréotype du caractère violent de l’homme africain. Ce sentiment 

du rejet explique l’opposition au mariage qui subsume le complexe d’infériorité. L’auteur 

transforme ce sentiment d’exclusion en amour mutuel et l’entraide « L‟arrivée de Rokhaya, 

qui venait tous les jours prendre des nouvelles de « Madame » et donner d‟autres 

ordonnances.» (Sembene, 1975, p. 144)Cette réconciliation et acceptation de l’autre sont 

effectuées d’une manière ouverte et progressive. Le personnage du père d’Isabelle témoigne, 

dans une instance paratopique, de l’exemplarité de la réception de l’autre souvent ratée dans 

cette littérature, l’autre exclu de nous tout en acceptant cette différence raciale entre sa fille et 

son gendre :« …c‟est avec fierté que je dis : « Mon gendre est noir. » Ce n‟est pas la race qui 

fait l‟homme, ni la couleur de sa peau. » (Sembene, 1975, p. 115). 

L’auteur dépeint deux images antagonistes, celle du noir et celle du blanc. Pour le blanc, le 

noir doit être exclu par essence tout en intériorisant l’oppression et la violence qui s’y 

inhérent. Quant au noir,  le blanc constitue la symbolique de l’héritage coloniale, il est 

toujours l’autre qui inspire la méfiance. 

Cette vision va être à la fin exclue à travers l’acte de l’intégration d’Isabelle s’intègre, d’une 

façon binaire, dans l’espace et la culture des noirs (identité par un lien social du mariage) par 

des actes performatifs en apprenant leur langue et leurs traitements tout en gardant son 

identité en tant que Française (essence): « Je ne suis des vôtres que par alliance » (Ibidem. 

p.167). Cette alliance ambivalente fait écho aux mémoires traumatiques (Nora, Les lieux de 

mémoire, 1984), ainsi Sembene déconstruit le stéréotype d’identité fixe en illustrant une 

appartenance mouvante. 

Dans ce sillage, Alfred Adler, dans ses théories sur la psychologie individuelle, suggère 

que la force qui motive les personnes est celle qui les pousse à surmonter leur complexe 

d'infériorité en s'efforçant de faire preuve de supériorité par rapport aux autres. Il ajoute 



El Houcine El Bazi , Jaouad Boumaajoune & Imane Joti 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

29 

autrement que dans la superstructure psychique se développe un sentiment d’infériorité qui 

pousse l’individu à rechercher une supériorité, c’est-à-dire une protection et une sécurité 

compensatrices (Adler, 1970).                                                                                     

Autrement dit, si le colonisé subit le complexe d’infériorité, il va de même pour le 

colonisateur qui ne cesse d’exiger sa supériorité pour combler son besoin en tant qu’être 

supérieur et civilisé. Il s’agit certainement du cas du personnage d’Oumar qui fait abstraction 

de ce complexe pour se performer en tant qu’Africain qui brise les stéréotypes qui lui sont 

prédestinés et qui le positionnent dans un ordre hiérarchique.  

         Cette partie montre comment les mécanismes qui régissent aliénation et domination 

fonctionnent-ils par rapport à la perception de soi et de l’autre. Les œuvres étudiées offrent 

des perspectives de résistance et de réconciliation tout en suggérant le reflet critique de la 

littérature dans sa formation des mentalités. Elles réinvestissent les rapports hiérarchiques du 

dominant/dominé, maître/esclave afin de mettre en avant les mécanismes et les mobiles qui 

régissent ces rapports. Ce qui nous conduit à mettre au clair l’interaction entre  la stéréotypie 

la construction et la persistance du racisme, d’une part, et leur impact sur la refonte des 

rapports sociaux, d’autre part.   

4. Stéréotypie du racisme et refonte des rapports sociaux 

Le racisme est une notion complexe, polysémique et multidisciplinaire qui dérive d’une 

charge sémantique pluridisciplinaire. Les chercheurs en sciences humaines et en sciences de 

l’histoire soulignent que les développements contemporains reposent sur le déplacement et la 

diversité conjoncturels des discours, des cibles et des intentions associées aux différents 

paradigmes qui évoluent dans le temps et dans les différents contextes culturels, politiques et 

sociaux, qui, favorisent et parfois défavorisent l’apparition du racisme.             

Historiquement parlant, il est à noter que le racisme ne se limite pas à une redondance des 

actes individuels de discrimination, il est aussi lié à des actes civilisationnels et institutionnels 

appréhendés comme une conséquence évidente de la stéréotypie. Les racines de cette notion 

remontent à la civilisation grecque dans laquelle a été véhiculé un regard raciste et 

discriminatoire sur les êtres humains en dehors de la Cité, en les mésestimant comme des 

barbares et des êtres inférieurs par rapport à ceux de la Cité.  

L’ancrage du racisme trouve également ses origines dans les anciennes sociétés asiatiques 

(Fanon, 1952), ces constats nous permettent de dire que la question du racisme existait 

autrefois et qu’elle n’en demeure pas moins une réalité d’actualité.                     

Effectivement, les années 1960 marquent une rupture épistémologique dans la compréhension 

et l’étude du racisme, jusque-là, centré uniquement sur le mouvement antisémite.  En effet, la 

prise de conscience de cette notion devient de plus en plus croissante à partir de 1960 dans le 

but de remettre en cause d’autres formes de racisme tel que le racisme colonial fondé sur une 

hiérarchie dichotomique et oppositionnelle voire conflictuelle.Ce type de racisme fait 

référence, par extension, à la discrimination systémique et à l’oppression exercée par les 

pouvoirs coloniaux en stratifiant l’humanité en races supérieures et races inférieures, races 

civilisées et races barbares. (Douglas, 1978). 

Par ailleurs, il est judicieux de souligner que le racisme s’associe également à l’idéologie 

coloniale fondée sur la hiérarchie raciale et ethnique implanté sur les territoires colonisés. En 



DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA HIERARCHIE ESSENTIALISEE : MECANISMES DE 

DOMINATION ET D’AUTOPERCEPTION DANS LES LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

30 

outre, cette notion provient de l’idéologie de subject races promue et exhortée par le 

colonialisme britannique. (Douglas, 1978).De surcroit, ce mouvement, implantant les 

ségrégations liées à la couleur à travers l’institution de l’Apartheid (mouvement postcolonial), 

assignait un statut inférieur et préjudiciable aux descendants des esclaves.  

C’est ainsi que le racisme a pu se progresser et prendre diverses formes, ce qui nous amène, à 

aborder ses formes telles que le racisme culturel, le racisme différentiel (ou différentialiste). 

Par ailleurs, on souligne que le racisme pourrait exister dans l’absence du conflit des races.  

En effet, il est à noter que le discours raciste est récurrent et mobilisé par les différentes 

institutions qui en référent les fondements à la notion de l’assimilation, à la différence 

culturelle et aux discriminations héritées de l’esprit colonialiste, nationaliste, impérialiste et 

aux intolérances et fanatismes religieux (Memmi, Le racisme: Description, définition, 

traitement, 1982). Pour en faire l’état de l’art, il est tout pertinemment important d’interroger 

les travaux de Par ailleurs, les travaux de la sociologue Véronique de Rudder nous servent 

d’appui incontournable en matière de référence pour comprendre les théories des relations 

interethniques et du racisme. Ses travaux illustrent la situation résidentielle des populations 

immigrées comme étant un générateur des discriminations racistes et raciales. Autrement dit, 

V. Rudder renvoie les formes du racisme à un souci associé à la race.  

Elle affirme également que le racisme se manifeste dans différentes situations liées à l’emploi, 

au salaire, à la limitation des droits sociaux, à l’absence des droits politiques (De Rudder, 

2000). 

En effet, il s’avère que les manifestations du racisme sont variées, remontant à l’histoire 

universelle des mentalités, on trouve que les Européens l’exercent à l’encontre du Noir, de 

l’Arabe, du Musulman, du Juif ou de tous ceux qui sont inassimilables aux modèles culturels 

et aux institutions de chez nous. Ce qui confère au racisme un aspect plus institutionnel plus 

qu’interpersonnel. Il convient de dire ici que les stéréotypes dérivant de l’imaginaire collectif 

et des représentations sociales, nourrissent le racisme et occasionnent l’apparition des actes 

racistes dans une optique conflictuelle et dichotomique.                                                       

Sous cet angle, Dinesh D’Souza  dans son livre  The end of racism, remet en question le 

rapport entre la race et la différence raciale tout en confirmant que les sociétés modernes sont 

en passe de surmonter les préjugés et les discriminations (D'Souza, 1995).Il va sans dire que 

la notion du racisme va attaquer, plus tard, et de plus en plus, le champ de différentes 

disciplines qui mettent au centre de leur intérêt les causes humaines telles que l’anthropologie, 

la sociologie et l’ethnologie, etc. Ces disciplines, à leur tour, dans un climat conjoncturel, 

visent à confronter et à analyser les impacts du colonialisme. Elles mettent en avant les 

problématiques associées à l’idéologie coloniale entre civilisation et barbarie (Benedict, 

1943).                                                                                                                                

Pour illustrer la manifestation de cette notion dans notre corpus, on trouve que dans l’œuvre 

de Sembene Ô pays, mon beau peuple !, le racisme s’associe à la violence : coups, tapait, 

furieux et une tonalité ironique et ségrégatif : tas d‟imbéciles:  

« Regagnez vos places, tas d’imbéciles ! cria un homme de peau blanche, que les noirs 

regardaient craintivement. Il appela un steward pour qu’il explique à ses compatriotes qu’ils 

n’avaient pas le droit de rester là. L’employé obéit, mais personne ne voulut retourner sous la 

pluie ; alors le blanc se mit à distribuer des coups, des coups que le furieux donnait avec une 



El Houcine El Bazi , Jaouad Boumaajoune & Imane Joti 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

31 

chicotte. Il frappait, vidant sa rage d’être désobéi. Il tapait à droite et à gauche, sans se soucier 

de l’âge ni du sexe. Cela fit une terrible bousculade dans l’étroite coursive où certains 

tombèrent. » (Sembene, 1975) 

Sembene revisite le racisme racial par le biais des actes performatifs du blanc qui confèrent 

son langage afin d’imposer son autorité en tant que tel dans un cadre contextuel reflétant 

l’existence des pouvoirs inégaux. Les Noirs sont réduits à une masse anonyme : « Tas 

d‟imbéciles ». La peur des noirs reflète, implicitement, l’intériorisation de leur statut inférieur. 

Dans le même sens, on trouve que le silence contraste l’acte de violence perpétrée par le 

colonisateur.                                                                                                                    

Le discours de l’homme blanc est à la fois méprisant et impératif : « Regagnez vos places, tas 

d‟imbéciles ! ». Ce discours révèle l’autorité absolue. On associe à cela une description du 

regard qui renforce cette exclusion marginalisant qui capture une gamme d’émotions liée à la 

peur : « regardant craintivement ». 

        Autrement dit, l’opposition du mariage mixte par les parents d’Oumar renvoie à un 

antiracisme réactionnel visant à préserver la pureté raciale et, reprenant ainsi la vision de la 

noblesse européenne du XVIII et du XIX e siècles.  Il est à noter également que le stéréotype 

colonial qui stipule l’interdiction des relations interraciales qui refusait tout lien hors leur 

classe est réactivé :« Et puis, ils ne tolèrent pas qu‟un nègre s‟accouple avec une blanche, 

c‟est bafouer leurs lois... » (Sembene, 1975). Le pronom personnel « ils » désigne les Blancs 

comme entité distinctive qui veillent à l’imposition de leurs lois qui légitiment le contrôle 

social. Il s’agit, au niveau pragmatique, d’un acte de langage prescriptif rappelant les interdits 

raciaux. On peut ajouter que les blancs se positionnent comme gardiens de « pureté » en se 

référant à la race comme critère définitoire des relations sociales dans une dimension sexuelle. 

 Halima Benhaddou dans son œuvre Aïcha la rebelle, dépeint le portrait d’un racisme mutuel 

entre, d’une part Aicha qui représente la figure du colonisé abusé, infériorisé et dominé et 

d’autre part Seðor Antonio qui représente l’image du maître supérieur du colonisateur. « Les 

indigènes sont incapables de tenir un serment, ce ne sont que des traîtres, et vous êtes de la 

même souche qu‟eux, sale garce !... » (Benhaddou, 1982, p. 152)             

Le racisme dans cet extrait repose sur le stéréotype raciste qui portraie les indigènes comme 

déloyaux « incapables de tenir un serment …traîtres ». Ce stéréotype est exprimé d’une 

manière violente par l’emploi des adjectifs insultants : traitres et sale.  

Cette assimilation renforce les rapports hiérarchiques à travers un discours marqué par des 

injures et des généralisations racistes « Ce ne sont que… ». Ainsi l’indigène arabe est réduit à 

une essence péjorative présupposant la supériorité de l’Espagnol fondé sur des traits raciaux. 

H. Benhaddou se sert des stéréotypes véhiculés à l’ère coloniale pour appuyer et renforcer 

l’image réductrice et raciste manipulés par le colonisateur : « Ce qui me tracasse et me rend 

malade, ce sont ces sauvages qui se révoltent » (Benhaddou, 1982, p. 211).L’acte de langage 

dans les deux citations susmentionnées s’annonce oppressif et injurieux en ayant une visée de 

rabaisser et d’humilier. De surcroit, le terme sauvages soutient le stéréotype qui connote le 

primitivisme négatif de l’Arabe.                                                               

Il convient de dire ici que cette représentation dégradante découle d’un esprit colonial 

ségrégatif et dévalorisante tendant à traiter les Arabes en tant que sauvages, « autres » ,tout en 



DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA HIERARCHIE ESSENTIALISEE : MECANISMES DE 

DOMINATION ET D’AUTOPERCEPTION DANS LES LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

32 

revisitant la logique de construction de l’autre dont parle Edward Saïd afin de légitimer les 

formes d’exploitation économique, culturelle, politique. 

Ainsi H. Benhaddou représente une image raciste teintée de violence, d’injures et de 

rabaissement et fondée sur les stéréotypes raciaux qui mettent en avant les mécanismes de 

déshumanisation qu’aborde Frantz Fanon ainsi que la critique de Gayatri Chakravorty Spivak 

envers les structures de pouvoir coloniales et postcoloniales qui soutiennent l'idéologie 

colonialiste réductionniste et imposant le silence des subalternes (colonisés). 

      Yasmina Khadra inscrit Ce que le jour doit à la nuit dans la même perspective à travers 

laquelle il oppose deux protagonistes : Jelloul qui représente à la fois la figure de l’Algérien 

arabe et par déduction, le colonisé, et, André la figure du seigneur français (le 

colonisateur)«…tu sais pas ce que c‟est…Les Arabes, c‟est comme les poulpes ; il faut les 

battre pour les détendre.» (Khadra, 2008, p. 74). 

Le racisme est exprimé ici à travers une comparaison généralisante et une tonalité méprisante 

à effet péjoratif à l’encontre des Arabes. Il convient de noter également qu’il y a un acte de 

langage justifiant qui naturalise et légitime la violence de l’Arabe (battre, détendre) pour le 

civiliser. 

En contrepartie, Ousmane Sembene dans Ô pays, mon beau peuple ! met l’accent sur 

l’antiracisme récurent. Il est construit contre le blanc comme réponse à celui du noir, 

Ousmane Sembene dépeint dans son œuvre l’existence de cette forme du contre racisme pour 

revisiter la perception mutuelle et la racialisation des relations sociales: « On dit que ton fils 

arrive avec une femme blanche, s‟il plaît à Dieu, demain ? » (Sembene, 1975, p. 15) 

À l’image du noir, le blanc est inacceptable dans l’espace de l’autre. La femme blanche dans 

un cadre stéréotypant incarne la figure de la femme complice d’oppressions (McIntosh, 1989), 

fragile, vulnérable, qui, dans les représentations racistes, crée une tension entre désir et 

danger. L’acte de langage est informatif marqué par des sous-entendus qui impliquent des 

tensions racistes et raciales.  En outre, l’expression « s‟il plait à Dieu » engage un discours 

religieux pour marquer la distanciation tout en s’alignant avec la pensée de l’interlocuteur 

(imam). Cette expression reprise par un jargon religieux marque une forme de distinction et 

l’existence de deux entités opposables par essence et rejoint un autre énoncé émanant du 

discours moraliste : « Ils imitent les blancs dans leur débauche. » (Sembene, 1975, p. 15). Ici, 

Sembene, réinvestit le stéréotype de « débauche » afin de renforcer la perception dénigrante 

qui prend une forme de distanciation à travers un substantif qualifiant fondé sur un trait racial 

et civilisationnel.                                                                                                          

Sembene met en exergue le racisme à l’encontre du blanc en, au moyen  d’une posture 

pathétique : « La mère et le fils se regardaient. Les larmes ruisselaient sur le visage de la 

vieille : elle était déchirée de voir son petit tenir la main d‟une toubab... » (Sembene, 1975, p. 

25). Sembene, mettant en lumière altérité et conflit intergénérationnel, redimensionne le 

personnage de la mère comme représentante de la génération imbue par les normes 

traditionnelles. Elle est « déchirée » suite au choix de son fils « mariage », ce qui met l’accent 

sur le conflit entre identité culturelle et hybridité. Cet antiracisme ne cesse de se transformer 

en haine expressive et effective à l’encontre du blanc : « Elle maudissait cette race blanche 

qui détournait son petit du droit chemin. » (Sembene, 1975, p. 40).Dans cette œuvre, 

Sembene Ousmane, se positionne à mi-chemin entre la Négritude et le postcolonialisme. De 

plus, il a su dévoiler les méfaits de la colonisation à travers la mise en scène du personnage 



El Houcine El Bazi , Jaouad Boumaajoune & Imane Joti 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

33 

d’Oumar rivalisant les Européens. En effet, dans cette perspective Janine Buenzod souligne et 

confirme qu’il existe :« chez les hommes, deux races rigoureusement distinctes qui ne 

sauraient se comprendre ni sympathiser à aucun degré». (Janine, 1967) 

Conclusion : 

En guise de conclusion, on peut dire que l’internalisation du complexe d’infériorité et la 

normalisation des hiérarchies est un résultat des conflits existentiels et identitaires dus au 

mouvement impérialiste qui avait prôné le progrès et la civilisation des peuples dits primitifs. 

Cette appréhension condescendante a régénéré des réactions dichotomiques tendant à couper 

avec la stéréotypie et les imaginaires coloniaux qui nourrissent l’exploitation des peuples 

colonisés et racialisés par la médiation du rôle paternaliste du colonisateur.                       

Cette situation délicate et pour le colonisé qui subit l’infériorité et le racisme ainsi que pour le 

colonisateur qui a dû assumer le contre-racisme, les contre-discours et le rejet conséquents.    

Ces réalités ont pu changer l’autoperception chez le colonisé manifeste dans l’ambivalence et 

l’hybridité identitaire et l’éveil du sentiment du nationalisme en tant que riposte à l’idéologie 

coloniale fondées sur des oppressions systémiques légitimées, progressivement, par des 

instances institutionnalisées et intellectualisés réinstaurant les dialectiques primitives 

(maitre/esclave, homme civilisé/ homme sauvage). Sembene, Khadra et Benhaddou, à travers 

ces œuvres fondatrices, ont pu mettre en évidence ces confrontations historico-idéologiques 

tout en réinvestissant des réalités collectives telles que la guerre, l’alliance conjugale, 

l’exploitation socio-économique, le nationalisme patriotique et la violence symbolique. 

 

Bibliographie 
Adler, A. (1970). Le tempérament nerveux. Paris: Payot. 

Althusser, L. (1974). Éléments d'autocritique . Paris: Hachette. 

Benedict, R. (1943). Race: Science and Politics. New York: Modern Age Books. 

Benhaddou, H. (1982). Aïcha la rebelle. Paris: Jeune Afrique. 

De Rudder, V. C. (2000). L'inégalité raciste: L'université républicaine à l'épreuve. Paris: 

Presses Universitaires de France. 

Douglas, L. (1978). Colour, class and the Victorians: English attitudes to the Negro in the 

Mid-Nineteenth Century. Leicester University Press. 

D'Souza, D. (1995). The end of racism. Principles for a multiracial Society. New York: The 

Free Press. 

Fanon, F. (1952). Peau noire, masques blancs. Paris: Seuil. 

James, W. (1980). The principles of psychology. Holt. 

Janine, B. (1967). La formation de la pensée Gobineau et l'Essai sur l'inégalité des races 

humaines. Paris: A-G.Nizet. 

Khadra, Y. (2008). Ce que le jour doit à la nuit. Editions Julliard. 



DE L’INFERIORITE INTERNALISEE A LA HIERARCHIE ESSENTIALISEE : MECANISMES DE 

DOMINATION ET D’AUTOPERCEPTION DANS LES LITTERATURES FRANCOPHONES 

POSTCOLONIALES 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

34 

Maingueneau, D. (2004). Le discours littéraire: paratopie et scène d'énonciation. Armand 

Colin. 

Mannoni, M. (1967). L'enfant, "sa maladie"et les autres. Paris: Seuil. 

Mannoni, O. (1950). La psychologie de la colonisation. Paris: Seuil. 

McIntosh, P. (1989, July/August). White privilege: Unpacking the invisible knapsack. Peace 

and Freedom Magazine, 10-12. 

Memmi, A. (1973). Portrait du colonisé, précédé du portrait du colonisateur. Payot. 

Memmi, A. (1982). Le racisme: Description, définition, traitement. Paris: Gallimard. 

Sembene, O. (1975). Ô pays, mon beau peuple! Presses Pocket. 

Serrière, N. (2016). La stratégie nationale de l‟emploi au Maroc: Leçons apprises du 

processus de formulation. Genève: Bureau internationale du Travail. 

SNE. (2015). LA STRATÉGIE NATIONALE POUR L‟EMPLOI DU ROYAUME DU MAROC.  

Spivak, G. (2020). Can the subaltern speak. A.Husain et M.Lewis,Eds. 

Viguier, R. (2000). Introduction à la lecture d'Alfred Adler, La psychologie individuelle, une 

psychanalyse humaniste. L'Harmattan. 

 

 


