REVUE

ECONOMIE & SOGIETE

Hl'! A COMITE DE LECTURE CONSACREE AUX ETUDES DANS

DIRECTRICE DE PUBLICATION: DR. SANAA HAOUATA - REDACTEUR EN CHEF: DR BRAHIM MEDDEB N N° 2- v0|.4|

\ W

6

/" ‘9

)
’. "_.

ERISON _

DOMAINES DE L'ECONOMIE, DE LA GESTION ET DES SCIENCES SOCIALES

TRIMESTRE 2
AVRIL/ JUIN 2025

//’

FET
) s
N—e t-ﬂvwe W‘\ fi RN
fcg_;tx 'Qe‘_ ¥ i“" / w 2 \
! e S I { N
) 8 \5
‘ -~ L
™~ \

Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

-~




REVUE ISk 2020 S0

EGONOMIE & SOCIETE

REVUE SCIENTIFIQUE A COMITE DE LECTURE CONSACREE AUX ETUDES DANS LES DOMAINES DE L'ECONOMIE, DE LA GESTION ET DES SCIENCES SOCIALES

DOI : https://doi.org/10.5281/zenod0.17116818 VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025

CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES
DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA
COMME EXEMPLES.

BODY CONCEPTIONS AND HEALING
PRACTICES: THE RITUALS OF THE GNAWA
AS EXAMPLES.

Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

Professeur d’anthropologie

Institut National des Sciences de I’Archéologie et du
Patrimoine (INSAP- RABAT) Maroc

Citation:

BOUACHRINE, F.-E. (2025). Conceptions du corps et
pratiques de guérison : les rituels des Gnawa comme
exemples. REVUE ECONOMIE ET SOCIETE, 4(2), 35-54.
https://doi.org/10.5281/zenodo.17116818

Site web : https://journals.sms-institute.com/
Email: contact@sms-institute.com
Tel: +212(0)700.838.222

REVUE

E-ISSN: 2820-6991
ECONOMIE ET SOCIETE | prpoT LEGAL: 2022PE0021

P-ISSN: 2820-7211 I




Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE
GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA
COMME EXEMPLES.

Résumé

Cet article analyse différents aspects de la relation Fatima-Ezzahra
existant entre les notions de corps et les pratiques BOUACHRINE
sociales (rituels et cérémonies traditionnelles) dans

un cadre anthropologique, afin de démontrer
comment la societé marocaine concoit les individus,

leur expérience de vie, l'origine des corps, la Institut National des Sciences de
mécanique des substances corporelles et leur

signification.  L'étude  sarticule autour des [’Archéologie et du Patrimoine

dynamiques symboliques et culturelles qui (INSAP- RABAT)Maroc
fagonnent ces pratiques, notamment la maniére dont

elles reflétent les rapports sociaux et les conceptions du corps en tant que médium entre le
monde humain et spirituel. La relation entre ces notions culturelles et la maniére dont les
différences sociales et la résolution des afflictions sont instituées revét une importance
particuliére dans le domaine de la transe de possession. En effet, la transe et d'autres états de
conscience altérés, inscrits dans un cadre anthropologique de guérison, sont fortement
associés aux pratiques des guérisseurs magico-religieux. Chez les Gnawa?, les cérémonies de

Professeur d’anthropologie

'Une confrérie religieuse populaire marocaine. Les Gnawa représentent, en effet, un patrimoine culturel venu 3 5
d’Afrique Subsaharienne au cours du XVI e siecle. Ils possédent un systéme qui leur est propre, de traditions
spirituelles, reposant sur une énergie, un matériel et des informations qui forment une entité équilibrée.

SOCIALAND MEDIA STUDIESINSTITUTE ISSN: 2820-6991



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME
EXEMPLES.

possession d'esprit génerent des répertoires d'émotions dans I'édifice social, non seulement a
travers des mots ou des images, mais aussi par le geste, le corps et ses sens, soulignant ainsi
I'importance du corps dans les pratiques sociales et culturelles.

Mots-clés : Possession ; corps ; transe ; thérapie ; rituels ; anthropologie.

BODY CONCEPTIONS AND HEALING
PRACTICES: THE RITUALS OF THE GNAWA
AS EXAMPLES.

ABSTRACT

This article analyzes various aspects of the [ECUIUERSZZUIENEIOINZO 1IN =
relationship between notions of the body and .

social practices (rituals and traditional Lecturer in Anthropology

ceremonies) within an  anthropological

framework, in order to demonstrate how  National Institute of Archaeological
Moroccan society conceives individuals, their life Sciences and Heritage (INSAP-
experiences, the origin of bodies, the mechanics RABAT) Morocco

of bodily substances, and their meanings. The

study focuses on the symbolic and cultural dynamics that shape these practices, particularly
how they reflect social relations and conceptions of the body as a medium between the human
and spiritual realms. The relationship between these cultural notions and the way social
differences and the resolution of afflictions are instituted is of particular importance in the
context of possession trance. Indeed, trance and other altered states of consciousness, framed
within an anthropological context of healing, are strongly associated with the practices of
magico-religious healers. Among the Gnawa, spirit possession ceremonies generate
repertoires of emotions within the social fabric, not only through words or images but also
through gesture, the body, and the senses, thereby underscoring the importance of the body in
social and cultural practices.

Key-words: Possession; body; trance; therapy; rituals; anthropology.

1. Introduction

Les rituels de possession et de transe occupent une place centrale dans de nombreuses
cultures, servant de pont entre le monde humain et le spirituel. Chez les Gnawa du Maroc, ces
pratiques rituelles, profondément ancrées dans un héritage africain subsaharien, transforment
le corps en un médium transcendantal, permettant des interactions complexes avec les entités
surnaturelles (mlik). Ces cérémonies, telles que la/lila, ne sont pas seulement des
performances artistiques ou religieuses ; elles constituent des systémes thérapeutiques et
sociaux ou le corps, mobilisé par des techniques spécifiques (danse, musique, encens), devient
le lieu d’une recomposition des hiérarchies symboliques et des dynamiques de pouvoir. Dans
un cadre anthropologique, ces rituels révelent comment les conceptions du corps et les
pratiques de guérison reflétent des enjeux sociaux, genrés et historiques.
L’étude des rituels Gnawa offre une perspective unique pour explorer les intersections entre le
corps, la spiritualité et les structures sociales. Selon les récits anthropologiques concernant le
corps et le temps, la possession d'esprit a longtemps été un sujet d'étude explicite, et son étude

REVUE ECONOMIEET SOCIETE VOL4,N°2 AVRIL/ JUIN 2025

36



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

théorique n’a pas souvent fait défaut. Plusieurs études suggerent que la possession d’esprit
repose sur des fondements épistémiques tres différents de la poussée différenciante,
rationalisante et réifiante du matérialisme mondial et de ses traditions savantes. Les
céerémonies de possession d'esprit générent des repertoires d'émotions dans I'édifice social,
non seulement a travers des mots ou des images, mais aussi par le geste, le corps et ses sens.
Alors que les travaux de Marcel Mauss sur les techniques du corps et ceux de Mary Douglas
sur la symbolique des frontieres corporelles ont ouvert la voie, peu de recherches ont
approfondi comment ces dynamiques s’incarnent dans des contextes de possession
contemporains. Cet article comble cette lacune en analysant les rituels Gnawa comme des
espaces ou s’articulent des enjeux de genre, de mémoire historique (notamment 1’esclavage)
et de pluralisme médical. De plus, il contribue aux débats sur les états de conscience altérés,
en montrant comment la transe dépasse le cadre individuel pour devenir un phénoméne
collectif et culturellement codifié. Cette étude s‘articule autour d'une question centrale :
comment les rituels de possession et de transe des Gnawa traduisent-ils, a travers le corps, une
recomposition des relations sociales, des hiérarchies symboliques et des dynamiques de
pouvoir au sein de la société marocaine ? Pour y répondre, nous explorerons plusieurs axes
qui interrogent la maniére dont le corps, en tant qu'al-kasba (silhouette gouvernée par les
mlitk), devient un véhicule de négociation entre l'individu et le spirituel. Nous examinerons
également les roles que jouent le genre et la sexualité dans les pratiques de possession,
particulierement pour les femmes marginalisées, ainsi que la fagon dont les techniques
rituelles (musique, encens, danse) faconnent des répertoires émotionnels et sensoriels partagés
au sein de la communauté Gnawa. L'objectif principal de cette recherche est de démontrer que
les rituels Gnawa constituent des techniques du corps au sens maussien?, ol le social et le
spirituel s'entremélent de maniere complexe. Nous postulons que la transe ne représente pas
un simple état pathologique, mais bien un langage symbolique permettant de gérer des
afflictions a la fois personnelles et collectives. Notre analyse suggére que les mlik incarnent
des forces ambivalentes, a la fois oppressives et libératrices, qui reflétent des tensions sociales
historiques liées a l'esclavage et au genre. Enfin, nous avancons que la transmission
intergénérationnelle de ces pratiques renforce une identité communautaire distincte tout en
démontrant une remarquable capacité d'adaptation aux réalités contemporaines.
Cette recherche s'appuie sur une ethnographie immersive menée lors de cérémonies /ila et de
pélerinages (notamment a Milay Ibrahim), combinant observations participantes et entretiens
approfondis avec des ma ‘lamin, mugadmat et adeptes. L'analyse s'attache particuliérement
aux discours rituels, incluant des extraits de chants et des récits de possession, ainsi qu'aux
pratiques somatiques observables (gestes, réactions aux odeurs, manifestations physiques).
Ces données empiriques sont interprétées a travers un cadre théorique rigoureux, mobilisant
les apports de Bourdieu, Lévi-Strauss et Kapchan en anthropologie. Cette étude rencontre
deux limites principales qu'il convient de reconnaitre. D'une part, la difficulté d'acces a
certains espaces rituels réserves aux initiés peut potentiellement influencer la complétude des
observations. D'autre part, I'interprétation des états de transe, par nature subjective, exige une
rigueur méthodologique particulierement attentive pour eéviter les biais d'analyse. Ces
contraintes méthodologiques invitent a une prudence particuliére dans la généralisation des
résultats. L'article se déploie selon une progression analytique en quatre parties

2 Marcel Mauss, dans les techniques du corps (1934), définit ces derniéres comme les maniéres dont les sociétés,
a travers I'éducation et la tradition, apprennent a leurs membres d'utiliser leur corps. Appliqué aux Gnawa, ce
concept révele comment leurs pratiques rituelles (transe, danse) sont des savoirs incorporés, socialement
transmis.

SOCIALAND MEDIA STUDIESINSTITUTE ISSN: 2820-6991



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME
EXEMPLES.

complémentaires. La premiére partie, consacrée au corps possédé et a la privation sexuelle,
examine les enjeux genrés et les métaphores érotiques dans la transe. La seconde partie
analyse la transmission intergénérationnelle, mettant en lumiére le réle de I'nabitus et de la
socialisation dans l'apprentissage rituel. La troisieme partie explore le pluralisme médical en
positionnant les pratiques Gnawa comme alternative thérapeutique face aux afflictions
attribuées aux mlizk. Enfin, la quatrieme partie se concentre sur les expériences sensorielles,
démontrant comment la musique, I'encens et la danse agissent comme catalyseurs de la transe.
En situant les rituels Gnawa a I’intersection de 1’anthropologie du corps, des études genre et
de I’ethnomusicologie, cet article réveéle leur double fonction : guérirdes afflictions
individuelles et rééquilibrer des désordres sociaux. Il souligne également comment ces
pratiques, loin d’étre des survivances folkloriques, participent activement a la reconfiguration
des identités dans le Maroc contemporain. Enfin, il invite & repenser la transe non comme un
phénomene marginal, mais comme un langage corporel essentiel pour comprendre les
dynamiques culturelles et spirituelles en Afrique du Nord.

I.  Corps possédé °

anthropologiques :

et privation sexuelle : approches

La possession d’esprit, en tant que rituel, est ancrée dans une logique symbolique de
purification et de gestion du risque, telle que conceptualisée par Mary Douglas (1966)*, pour
qui les frontieres corporelles marquent la ligne de démarcation entre I’ordre et le chaos. Dans
ce cadre, les rituels gnawr de purification, a travers 1’'usage de 1’encens, des incantations et des
gestes sacrés, visent a rétablir une harmonie perturbée par I’incursion des entités spirituelles,
réaffirmant ainsi les normes sociales et cosmiques au sein de la communauté.

Les études de Bourguignon (1973°-1976°- 1979°) portant sur la transe
et la possession ont démontré que la transe est davantage provoquée par la privation
sensorielle et la drogue, tandis que la transe de possession est, pour sa part, induite par le
tambourinage, le chant, la danse et la contagion des foules, mais rarement par la drogue. Elle
suggere que les images des deux types de transes impliquent deux types de motifs : la
maitrise (le pouvoir) et la sexualité. La transe physiquement passive implique une imagerie
active, le voyage de l'esprit ou la lutte avec les esprits pour acquérir le pouvoir ou la
connaissance, tandis que la transe de possession active implique quant a elle une imagerie
passive. Les femmes possédées cessent d'étre elles-mémes pour devenir simplement le
véhicule ou le vaisseau de I'esprit. Le rite de possession d'esprit est fondamentalement un rite
de soumission et regorge d'imageries sexuelles. Il débute par la transe et souligne I'imagerie
sexuelle omniprésente invoquée. De son c6té, Spiro (1967)%affirme que dans les cultures
ou le double standard sexuel fait que de nombreuses femmes sont privées d’une vie sexuelle
épanouie, pendant de longues phases de leur vie, la possession constitue un moyen

*Qui est dominé par une puissance occulte.

* DOUGLAS, Mary. Purity and Danger: An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo. Routledge, 1966.
*BOURGUIGNON, Erika. Religion, Altered States of Consciousness, and social change. Columbus: Ohio state
university press, 1973, 389 p.

®ld. Possession. Chandler & Sharp Series in Cross-cultural Themes. San Francisco: Chandler & Sharp
Publishers, 1976, 78 p.

" 1d. Psychological Anthropology: An introduction to Human Nature and cultural differences. New York: Holt,
Rinchart, and Winston, 1979, 375 p.

8SPIRO, Melford E. Burmese Supernaturalism. New Brunswick et London: Transaction Publishers, 1996, 300.
(Premiére publication 1967).

REVUE ECONOMIEET SOCIETE VOL4,N°2 AVRIL/ JUIN 2025

38



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

pour certaines femmes de rechercher la satisfaction sexuelle. Dans son étude menée sur
I’esclavage et la possession au Maroc, El Hamal (2013)%a expliqué que la majorité des dévots
gnawa sont des femmes historiqguement et sexuellement distinctes des autres femmes, et qui
ont subi la detresse psychologique caractéristique de la culture dans laquelle ce sont les
hommes qui dominent. La cérémonie de la transe de possession est ainsi un événement social
destine aux femmes, en particulier a celles qui vivent dans une société au sein de laquelle elles
sont sexuellement isolées et affectées par son discours. Dans la /ila™, elles exécutent des
danses de transe pour se libérer des tensions liées aux lourdes taches ménagéres dont elles
doivent se charger et échapper ponctuellement a I’étouffement engendré par leur liberté
limitée ; leur manque de liberté de circulation et les tabous sexuels, a I’origine d’une
subjectivité genrée. Pour sa part, Carine Plancke (2011)"a démontré que la transe de
possession est un élément essentiel des célébrations, principalement de celles féminines. C'est
un moyen privilégié par lequel les femmes révelent leurs souhaits et leur volonté d'assurer le
bien-étre de la communauté. Pour étre possédé, une « ouverture d'esprit » est demandée et
doit étre activée par le biais de représentations collectives de chants et de danses qui
rappellent les mouvements fluides du monde mystique des esprits. Par ailleurs, la
prédominance mondiale des femmes dans les cultes de transe de possession a souvent été
interprétée dans la littérature anthropologique comme inversement en lien avec leur position
inférieure au sein de la société'?. En fait, le role de la femme dans Ihistoire des notions de
corps et de guérison est trés important. Elles ont construit leurs propres espaces de religiosité,
tels que les sanctuaires, et transmis des connaissances ethnobotaniques, comme le manuel oral
des traitements corporels domestiques, sans oublier les recettes alimentaires qui ont également
été transformées en recettes médicales. En outre, certains dysfonctionnements de nature
sexuelle, tels que l'infertilité, sont attribués a la possession. L’importance accordée par la
société marocaine & la maternité peut devenir un fardeau épouvantable pour les femmes qui ne
sont pas fertiles ou susceptibles d’étre devenues infertiles, a tel point que ces femmes
recherchent toutes sortes de solutions a leurs problemes. Une étude ethnographique menée sur
la transe des gnawa au Maroc par Déborah Kapchan (2007)*a prouvé que les
femmes gnawiyyat déclarent se retrouver confrontées a une situation de type dépendance ou
avoir tissé une relation toxique al-bliya“ vis-a-vis de la transe de possession et que cette
métaphore toujours utilisée lors des cérémonies rituelles. Tomber dans la transe de possession
est considéré par les mlik™ comme une affliction. Cette étude a également démontré que les
femmes qui succombent souvent aux pleurs sont particulierement vulnérables, car les liens

°El HAMEL, Chouki. Black Morocco: A History of Slavery, Race, and Islam. Cambridge et New York:
Cambridge University Press, 2013.
1% Le terme /ila, issu de I’arabe layla signifiant nuit, désigne une série de rituels spécifiques aux confréries
soufies en Afrique du Nord. Il est de plus en plus utilisé pour remplacer des termes comme hadra (utilisé par les
Aissawa et les Jilala), dardba (chez les gnawa), ainsi que sadaga ou yad el hadra (chez les Hamadsha). Ces
rituels, qui se déroulent la nuit, se distinguent par une forte composante musicale, catalysant des états de transe,
ou hal (état extatique), chez les participants. En particulier dans la culture gnawa, la /ila vise une réconciliation
entre le monde spirituel et matériel a travers 1I’invocation des mlik (esprits), transformant ainsi lI'espace rituel en
un lieu de purification, de guérison et de renouveau spirituel.
“PLANCKE, Carine. The spirit’s wish : Possession trance and female power among the Punu of Congo-
Il?;razzaville. Journal of Religion in Africa, 2011; vol. 41, n ° 4, 366-95.

Ibid.
® KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market
place. Middletown: Wesleyan University Press, 2007, 325 p.
" Les termes melk au singulier et m/ik au pluriel désignent les entités surnaturelles de sexe masculin invoquées
par les gnawa dans le cadre de leurs pratiques rituelles, thérapeutiques et divinatoires. Ces mémes entités,
lorsqu’elles appartiennent au sexe féminin, sont appelées melka au singulier et melkat au pluriel. 3 9
Etymologiquement, melk dérive de la racine arabe « m-I-k ». Sa forme verbale est malaka, terme qui signifie «
posséder », dans le sens de posséder un bien ou un objet.

SOCIALAND MEDIA STUDIESINSTITUTE ISSN: 2820-6991



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME
EXEMPLES.

entre les larmes et la possession spirituelle renforcent la conviction des mlik, qui sont attirés
par l'eau.

L’attraction en général, ne peut étre séparée du désir. Le désir “joue un role important dans
le soufisme, dans lequel la métaphore du désir envers le bien-aimé est utilisée pour parler de
sa relation avec Dieu. Selon son étude portant sur (la transe des gnawa), I'énergie sexuelle est
également présente dans les cérémonies de transe de possession. Le désir de rencontre fait
croitre celui de se rapprocher du divin en faisant I'expérience d'un état ou d'une demi-
communion spirituelle. Dans le soufisme, c'est l'intensité du désir pour Dieu qui augmente.
Bien que ce dernier soit spirituel, les métaphores utilisées pour le susciter sont corporelles.
Dans le cas de la transe, le désir est également reconnu comme sexuel. En fait, les possédés se
référent souvent a leurs possesseurs en termes sexuels. En outre, I’étude de Kapchan démontre
¢galement qu’il existe une relation claire entre la sexualité et la possession spirituelle, en
affirmant que, dans le cas de la possession des m/itk (esprits possesseurs) gnawa la nature de
la blessure est tout a la fois personnelle et sociale. Non seulement la plupart des futurs
adeptes tombent (deviennent possédés) a la puberté, mais la relation avec les mliik est relatée
en termes sexuels. Un rapport de force existe avec les mlik, y compris a des stades plus
avances de la possession. De plus, les possédés sont engagés dans une relation de désir avec
leurs mlizk possesseurs, relation qui est souvent ouvertement présentée par le biais de
métaphores sexualisées™®.Dans la /ila, le désir est également reconnu comme un état sexuel, et
les possédés se réferent souvent a leurs possesseurs en termes sexuels. Voici des extraits du
discours 1(7les adeptes que j’ai rencontrés au cours d’une /ila au missim du mausolée Milay
Ibrahim ="

Miloud :

« A’isa (...) Je sais qu’elle est une ginniyya , mais avec moi, elle se comporte
comme une femme humaine. C’est elle qui renverse ['eau d’oranger sur ma téte
lorsque j’entre en état de transe ».

Badiaa:

« Dans la (lila de gadba'®) cérémonie de transe, et pendant que le ma lam *joue
le rythme de sidi Mimiin, je sens au début une frayeur, je sens que quelqu’un me
touche,

je frissonne, aprés je vois une vapeur noire devant mes yeux (...) A ce moment-Ia,
Mimiin

me dit des mots d ‘amour».

“Ibidem.

Ibidem.

Y Milay Ibrahim, & la fois une zawiya et un miissim, attire chaque année plus de 100 000 visiteurs. La seconde
phase du miissim, débutée a Tamsliht (une petite commune rurale située prés de Marrakech, connue pour ses
activités religieuses et son importante confrérie soufie), est particuliérement importante pour les gnawa. En
dehors de ces événements, le mausolée reste un lieu de pélerinage pour de nombreuses femmes de la région,
venues prier pour trouver un fiancé ou pour obtenir la fertilité.

' Transe de possession .

 Le ma ‘lam gnawt, ou maitre gnaw, est le guide spirituel et musical des rituels de la /i/a. Jouant du gumbri
(instrument a cordes traditionnel), il dirige la cérémonie en invoquant les m/ik (esprits) pour conduire les
participants dans le kal (état de transe extatique), assurant le bon déroulement et I'équilibre spirituel de la soirée.

REVUE ECONOMIEET SOCIETE VOL4,N°2 AVRIL/ JUIN 2025

40



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

Il.  Corps, age chronologique et manifestations de la tagnawit *°:

L'initiation aux rituels de transe s’integre des I’enfance, inscrivant ces pratiques profondément
dans 1’habitus des initiés. Comme le souligne Pierre Bourdieu (1972) ?!1’habitus, en tant que
systeme de dispositions, fagconne les pratiques en les rendant significatives, compréhensibles
et orientées vers une finalité. En observant et en imitant les adultes, les enfants gnawa
assimilent progressivement les gestes et les rythmes qui structurent leur identité rituelle et leur
appartenance communautaire.

Selon 1’étude d’Eugene C. Roehlkepartain, Pamela Ebstyne King, Linda Wagener, et Peter
L. Benson (2006)%*se penchant sur le développement spirituel dans I'enfance et l'adolescence,
la spiritualité générative ne peut se produire sans I'implication du parent et de I'enfant dans
une communauté plus large. Une communauté de foi s’avére nécessaire pour élever un enfant
au sein d’'une communauté plus vaste. En d’autres termes, il faut une communauté de foi
pour susciter la maturité générative et spirituelle dun enfant.
La spiritualité générative se concentre en effet sur une prise en compte significative, durable
et sacrée des besoins de la génération suivante. Une approche spirituelle® de
la générativité insiste sur les bénédictions de la foi pour les adultes et les enfants et les
relations (conjugales, horizontales, intergénérationnelles). Le cadre de la spiritualité
générative met en lumiére une religion responsable (par exemple, les croyances et pratiques
religieuses qui soutiennent 1’engagement intergénérationnel) et une vie de famille loyale.
Voici quelques extraits du discours des fidéles :

Le ma lam Mly Abdelkrim Alaoui, voici sa trajectoire :

« Je suis entré dans le hal **de la tagnawit a 1’dge de 7 ans, a cette époque,
Jj’ai adoré assister aux soirées des lilat(cérémonies) de la transe, pour écouter les
rythmes et le chant de la tagnawit. (...) Quand j’étais petit mon pére organisait
souvent des lilaschez nous, nous avions une maison & Sharm %, et tous
les ma lamin du Maroc venaient chez nous
pour assister a notre /ila (cérémonie). Je me souviens que chaque semaine nous
avions une /ila gnawiyya. (...) Nous avons grandi dans ce hal (état d’extase).
(...) J assistais aussi aux lilat qui s 'organisaient chez la famille ou chez les autres
ma ‘lamin ; alors j’ai continué comme ¢a jusqu’a l’age de 15 ans, je me souviens
trés bien du jour ol j i pris le gumbri *°dans mes mains et j’ai commencé a jouer
les rythmes de la tagnawit».

Le ma ‘lam Hamid El Kasri, nous a expliqué pour sa part :

*%|dentité authentique des gnawa.

> BOURDIEU, Pierre. Esquisse d'une théorie de la pratique, précédée de trois études d'ethnologie kabyle.

Editions Droz, 1972.

2 ROEHLKEPARTAIN, Eugene C., EBSTYNE KING, Pamela, WAGENER, Linda., L. BENSON, Peter. The

L—Slandbook of Spiritual Development in Childhood and Adolescence. London et New York : SAGE, 2006, 543 p.
Ibidem.

** Transe, état d'illumination extatique.

%% Quartier situé dans la ville de Casablanca.

?® Le gumbri est un instrument & cordes pincées, proche d'une petite guitare a trois cordes, fabriqué a partir d'un

tronc de bois creusé et recouvert de peau de chameau ou de chévre. Il produit a la fois des sons mélodiques et des

effets percussifs, grace a un style de jeu qui combine le pincement des cordes et le tapotement sur la peau tendue.

SOCIALAND MEDIA STUDIESINSTITUTE ISSN: 2820-6991

41



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME
EXEMPLES.

«Mon premier contact avec les gnawa était dans une confrérie de tagnawit a Qasr
al-Kabir. (...) j'ai grandi dans une zawiya des gnawa, a [’dge de sept ans j assistais
a des nuits et des cérémonies qui représentent les coutumes de la tagnawit, a
[’époque les gnawa étaient des ‘abid (esclaves), des kuhal (des noirs), qui
s’organisent a la zawiya des gnawa a Qasr al-Kabir une zawiya qui est trés connue
au Nord. En effet, ma grand-mere était mariée a un ma ‘lam gnawi soudanais, et
c’est comme ¢a que j'ai grandi dans la tagnawit . (Canda maSiq fi tagnawit)
J affectionne vraiment la tagnawit, je Suis qUelqu 'un qui est fervent de la musique
de la tagnawit ».

Selon Aziz, un musicien gnawr :

« Mon premier contact avec les gnawa était a l’dge de 7 ans. J assistais souvent
aux cérémonies de la tagnawit chez mes grands-parents. Ensuite, mon pere est
devenu fala (voyant) quand j'avais 10 ans. (...) A ’épogue, mon pére avait une
chambre a la maison et ne laissait personne y entrer. Un jour mon pére a laissé la
porte ouverte, j’y suis entré et j'ai commencé a jouer avec les instruments de
la tagnawit. Je me souviens que ce jour-la, mon pére avait organisé une /ila de
Sa ‘bana *'a la maison, et je suis tombé pour la premiére fois ».

Mourad, un musicien gnawr, a relaté en ces termes sa trajectoire :

« Mon premier contact avec la tagnawit s’est fait durant mon plus jeune age,
mes sceurs et moi avions pris [’habitude d’assister a des lilas organisées chez
nous par notre mere. Elle était une maryaha (possédée), et elle est ensuite
devenue une mugadma %».

Et Malika, une mugadma, nous a expliqué ceci :

« Depuis mon enfance, j’ai pris [’habitude de partir avec ma tante a la confrérie
de Sidr Bilal. Elle était une adepte de la zawiya, je me rappelle qu’elle faisait al-
din *la-bas. Maintenant, je travaille avec elle. (...) C’est une voyante tres
connue, je joue aussi a la gargaba® avec un groupe de jeunes filles ».

%’ Sa‘bana (en arabe marocain : Sa ‘bana) est une cérémonie qui a lieu généralement durant le mois de Sa ‘ban
(ok=), qui précede le mois sacré de Ramadan dans le calendrier islamique. Ce mois est considéré comme une
période de préparation spirituelle en vue du jeline de Ramadan.

*® Dans la Ifla gnawiyya, la mugadma joue un rdle central en tant qu'autorité rituelle, responsable des interactions
avec les esprits, ou mliik, et du bon déroulement des phases de transe. Ses compétences en tant que voyante et
guérisseuse lui permettent de guider les participants a travers ce processus cathartique, favorisant la
réconciliation entre le monde spirituel et matériel. D’un point de vue anthropologique, son réle transcende la
simple fonction thérapeutique, représentant une figure féminine puissante qui remet en question les hiérarchies
genrées dans un cadre rituel codifié.

% Le rituel d’al-diin consiste & soigner le mauvais ceil ou la sorcellerie en chauffant du plomb, puis en le versant
dans de I'eau froide, afin de dissiper les énergies néfastes et offrir une protection spirituelle.

*® Les grageb (ou gargaba) sont des castagnettes métalliques qui produisent un son répétitif et distinct, jouant un
role fondamental dans I'établissement du rythme hypnotique propre a la musique. Ce rythme accompagne le
gumbri et contribue a l'induction de I'état de transe chez les participants, renforgant ainsi la dimension spirituelle
du rituel.

REVUE ECONOMIEET SOCIETE VOL4,N°2 AVRIL/ JUIN 2025

42



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

Il existe de nombreux stades d'initiation reconnus dans les gnawa taifa (fraternité)®, dont
certains correspondent a I'age chronologique, ce qui fait que des enfants de tous les ages
assistent aux rituels mystiques. La possession, en particulier quand on appartient a une famille
dont les membres sont possédés, et tombent dans des états de transe, se produit souvent a la
puberté. C’est alors a ce moment-la, que les esprits commencent a nous controler, exigeant
des sacrifices, de I’encens et de la reconnaissance. En fait, I'observation s’aveére importante
dans la transmission de la culture de transe, le corps apprend aussi de nombreuses
manieres. Imbiber certaines personnes d’encens suffit a les faire tomber en transe, alors que
pour d'autres, ce sont les rythmes du gumbri et du gragab qui servent de catalyseur. Il existe
en effet un répertoire somatique®différent lors des cérémonies de possession de la
tagnawit. Méme deés leur plus jeune age, les enfants ressentent les rythmes percutants
des gnawa profondément dans leur corps, et apprennent a aller vers eux. Les corps des initiés
apprennent également a connaitre les corps possédés en les voyant et en les sentant, car a ce
stade, 1’initié doit connaitre presque toutes les odeurs d’encens. En fait, la plupart des enfants
qui grandissent au sein d’une famille qui organise des cérémonies de la dardba *deviennent
eux-mémes possedés a peu pres au moment de la puberté. De plus, les associations iconiques
entre postures et états sont apprises des la petite enfance, de sorte que certaines attitudes
physiques coexistent toujours avec certaines émotions®*. Ces émotions provoquées par la
transe coincident avec la présence d'encens, les mélodies pentatoniques du gumbri, rythmes
du gragab, et les accessoires et couleurs des vétements qui drapent la téte et le corps.

L’impression suscitée *°est une partie importante de la culture de la transe des gnawa. Les
enfants qui grandissent dans un environnement au sein duquel des cérémonies ont lieu
régulicrement, observent leurs parents, leurs oncles, leurs tantes, et leurs fréres/ sceurs tomber
en transe. lls sont alors témoins de la fagon dont les possédés bougent. Ils observent
également 1’émergence de la possession, les maux de téte, les jambes enflées, la fatigue et la
dépression qu’ils considérent ainsi comme des symptomes de léthargie. Et ils voient
également les modalités de guérison du mouvement du corps et observent le geste rituel
consistant a inhaler de I'encens et a propager les mliik.

La ragnawit est un héritage culturel transmissif, qui repose sur la foi, se transmet oralement et
par le biais de la pratique. Outre les parents, la famille joue elle aussi un réle essentiel et
efficace dans le processus de transmission, ce qui confirme I'hypothése de la présente
recherche. Ce processus peut étre divisé en trois étapes liées a des unités d’actions qui
s'influencent mutuellement: 1/ la premiére interaction avec le culte gnawi commence a la
naissance de I’individu dans un lieu rituel. Parfois, le premier contact se fait au sein de la
confrérie des gnawa pour lerituel de circoncision ou le piercing d’oreille, aprés un
engagement verbal ou une alliance entre la mére et la mugadma. 2/ la transmission de
la tagnawit débute par la fréquentation des cérémonies nocturnes de transe de possession et
par la ziyara (visite pieuse), qui peut étre considérée comme un échange élémentaire
mystique visant a renforcer la foi collective. L’initié, qui est désormais un spectateur
omniprésent, peut aimer ou ne pas aimer 1’atmosphere du zal gnawi. Cependant, a ce stade de
la vie (I’enfance) les musiciens gnawa commencent a I’influencer par les rythmes, et les
instruments.3/ le besoin de s’identifier a son groupe d’appartenance, en particulier a I’age de

*'KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market
place. Middletown :Wesleyan University Press, 2007, 325 p.
32 i
Ibidem.
*Ces deux termes (dardba et Iila) font référence aux cérémonies nocturnes.
34
Ibidem.
*Ibidem.

SOCIALAND MEDIA STUDIESINSTITUTE ISSN: 2820-6991

43



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME
EXEMPLES.

’adolescence, est causé par plusieurs facteurs. A ce stade, I’individu passe du niveau d’initié
a celui d’expérimenté. Il commence a participer aux cérémonies nocturnes de la transe de
possession en tant que personne possedée, et non comme un simple spectateur. Et il peut
méme se rendre dans les endroits mystiques (sanctuaires, marabouts, confréries et domes),
sans la présence exigeante de ses proches. A ce stade, il devient adepte comme eux et est doté
d’une baraka (grace- bénédiction) et d’une protection divine. Par exemple le fait qu’il se rende
dans le sanctuaire d ‘4’iSa (‘A’isa mima) *®la mére, peut étre considéré comme un devoir
nécessaire. En fait, lui rendre visite résulte souvent d’un réve.

Plusieurs études indiquent, en effet, que, chez la plupart des jeunes adultes, ce sont leurs
parents qui ont €té la principale source d’influence de leur développement religieux puisque
que la socialisation®" se fait principalement par imitation. Les enfants apprennent des modéles
de comportement des personnes agées, en bien et en mal. Katharine Young (1997)®, quant &
elle, affirme également que les traumatismes et autres états affectifs sont transmis a travers
des mémoires somatiques incorporées et incarnées dans des gestes. La peur, l'anxiété et
d'autres effets de l'oppression sont appris inconsciemment dans les techniques du corps
transmises aux membres de la famille ainsi qu’aux autres personnes qui s'en occupent. En
outre, les gestes physiques et émotionnels**incarnent des attitudes envers le monde social qui
peuvent ne pas étre reconnues du tout par leurs porteurs. C’est dans un tel contexte que 1’on
peut dire que les gnawa “perpétuent le souvenir de I’esclavage, ainsi que certaines évocations
plus conscientes de cette histoire dans les paroles de leurs chansons. Ce sont des rituels
commeémoratifs, des cérémonies qui portent la mémoire sociale dans le corps et ses gestes.

I11.  Pluralisme médical et maladies du corps : la possession des Ghawa comme
exemple :

Les sanctuaires liés a la santé et a la guerison dans le culte gnawi peuvent étre divisés en deux
grandes catégories selon leur objectif thérapeutique. La premiére est le sanctuaire*’d'une
femme sainte, ou d’une entité surnaturelle qui attire surtout les femmes et traite
principalement la fertilité et d'autres problemes gynécologiques, ainsi que de ceux liés a la
sphére privée (par exemple les problémes conjugaux) et d'autres en rapport avec
la sphere publique (par exemple la recherche d’emploi). Habituellement, les visiteurs qui se
rendent dans ces sanctuaires rentrent chez eux avec un assortiment de remeédes a base de

*°Entité surnaturelle. ‘4 ’isa, en tant qu'entité surnaturelle, incarne une figure ambivalente, oscillant entre des
dimensions a la fois redoutables et bienwveillantes. Dans le cadre des rituels de possession, elle endosse le r6le de
meére protectrice, intervenant non seulement pour guider et guérir, mais également pour assurer une forme de
protection spirituelle a la personne possédée. La relation entre ‘4’isa et le (possédé) se caractérise par une
dynamique de sollicitude et de cajolerie, ou elle veille constamment a son bien-étre. Cette interaction met en
lumiére un rapport complexe de pouvoir et de dépendance, dans lequel ‘4 isa se présente comme une figure
tutélaire, veillant sur celui ou celle qu'elle investit de son influence.

% HURSKAINEN, Arvi. Invasion of spirits: Epidemiological spirit possession, among the Maasai of Tanzania.
Nordic Journal of African Studies 14, Special Issue, 2004. Disponible sur: http:// www. njas. helsinki. fi/ pdf-

files/ vol13Special/ pepo. pdf .

*® YOUNG, Katharine. Presence in the Flesh: The Body in Medicine. London et Cambridge: Harvard University
Press, 1997, 199 p.

% Ibidem.

“ CONNERTON, Paul.How Societies Remember. Cambridge et New York: Cambridge University Press, 1989,
121 p.

* DIOURI, Abdelhai, MARTINSON, Tyler . Medical Pluralism in Morocco: The Cultural, Religious, Historical
and Political-Economic Determinants of Health and Choice. SIT Morocco: Multiculturalism and Human Rights ,

2011. Disponible :https:// digitalcollections. sit. edu/ cgi/ viewcontent. cgi?referer=https:// www.google.com/
&httpsredir=1 &article=2005 &context= isp_collection .

REVUE ECONOMIEET SOCIETE VOL4,N°2 AVRIL/ JUIN 2025

44


https://www.google.co.ma/search?hl=ar&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Paul+Connerton%22&source=gbs_metadata_r&cad=8

Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

plantes, de pommades ou d'amulettes qu'ils peuvent acheter au sanctuaire. La seconde
catégorie de sanctuaires est destinée aux hommes et aux femmes. C’est un lieu ou des
personnes souffrant d’un autre trouble, physique ou mental, peuvent trouver un remede ou,
tout du moins, obtenir une piste de reméde. Cette derniére catégorie de sanctuaires, offre la
guérison par le biais de la priere et de la récitation coranique ainsi que de I’eau (que 1’on boit
ou dans laquelle on se baigne) tirée d’un puits situé a ’intérieur du sanctuaire contenant la
bénédiction divine et gracieuse, la baraka, du saint enterré. La guérison peut également étre
obtenue grace aux cérémonies thérapeutiques de la possession extatique, €galement
considérées comme un remeéde sacré. D’aprés ce qui précede, nous pouvons dire que les
rituels occultes de la liturgie des gnawa, constituent 1’énergie et le potentiel des catégories
démunies. De méme, ils jouent un rdle primordial dans la structuration des hiérarchies et des
interactions sociales.

Au Maroc, au lieu d’étre considérés comme les victimes d’une mauvaise connexion
neurologique dans leur étre physique, ’on estime que certains malades mentaux ont ingéré
des djinns, concept religieux de 1’ esprit malveillant, pouvant s’apparenter a un démon. Selon
les praticiens marocains, ce type de personne est possédé par de mauvais esprits. Les djinns
peuvent egalement étre mis sur des personnes afin de se venger, et le fait de rendre visite a un
fagih (médium), une mugadma (voyante et dirigeante de la dardba®), ou encore & un praticien
de la médecine religieuse, rétablira 1’équilibre spirituel et social de la communauté. Les cas
particuliers de maladies vécues par certains Marocains qui adhérent spécifiquement a ce
modéle de maladie s’expliquent comme des phénomeénes « magiques », en réponse, par
exemple, a une rupture de certaines relations sociales ou a des actes jugés profanes ou
irrévérencieux. D’ailleurs au sein de la communauté gnawa, I’entrée en état de possession ne
peut avoir lieu que si I’individu croit en toutes les paranormalités li¢es a la tagnawit.

Les typologies du nom des entités métaphysiques définies par les gnawa leur attribuent des
influences différentes et identifiables, qui sont basées sur le comportement de la personne
possédée. Certains types de douleurs s'identifient a des types spécifiques de mlik ou a leur
maniére de se rapporter a la personne. Un contact spirituel (possession) avec ces entités
surnaturelles conduit a une affliction temporaire, ce qui génére un probléme permanent; le
tableau suivant, servira a illustrer ce point :

Figure 1 : Possession et affliction temporaire.

Couleurs et mlik possesseurs Afflictions permanentes
al-humr  (les rouges) Hamia et sa | Téte, utérus
compagnie.

al-bayad (le blanc) al-fagth Samharis | al- | Ventre, dos, et parfois tout le corps
madhalla ou groupe de Bizhala.

(Jaune et violet) Mira et Malika. Nuque, thorax, pelvis
al-kihal (le noir) Mimin, Mimiina et al- | Pieds, épaules, bras
gabawiyyin.

‘A’iSa correspond a plusieurs couleurs | Ventre, systéme nerveux et organes génitaux
(Noir, vert, blanc, et rouge).

al-samawiyyin (les bleus). Poignets, doigts
al-masawiyyin (les bleus). Coudes
“2 Ibidem.

“La cérémonie traditionnelle de la /ila.

SOCIALAND MEDIA STUDIESINSTITUTE ISSN: 2820-6991

45



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME
EXEMPLES.

Surafa’ (le vert). Systeme nerveux, ventre

sabtiyyin  (esprits juifs) Za ‘tiat, Rima, | Systéme sensoriel
Dawiid, Marima, Mayi (les marrons).

Les rituels gnawr peuvent étre analyses a travers la perspective de Claude Lévi-Strauss sur la

structure des mythes, ou chaque composant rituel — qu'il s'agisse des chants, des danses ou
des encens — opére en tant que signe symbolique, inscrivant les participants dans un univers
mythique et symbolique. Comme l'affirme Lévi-Strauss (1955)*, les structures symboliques
possédent une profondeur inépuisable face a I’interprétation, et les rituels de possession
dévoilent ainsi des facettes cachées de la réalité sociale.

IV.  Tomber/ Entrer en état de transe : Was katteh?

Au Maroc, on tombe en transe (kangfihu), la chute est la métaphore principale
de l'acte de transe de possession. On pose toujours la question: was katteh? (Vous tombez
/étes-vous possedé) ? La chute constitue un abandon; une capitulation a I'expérience,
et une soumission. Une fois qu’elle se produit, les mlik se levent dans le corps (al-mlik
kaytla i). 11 s’agit d’une sensation descendante. Le fait de tomber et de monter,
sont, en effet, les signes qu’une transition vers ’altérité s’opére, actions qui s’accompagnent
également de fortes sensations physiques telles que les larmes, les tremblements, les odeurs,
les mouvements et les sons. Tous ces facteurs coincident avec I'expérience de la possession,
bien qu'ils soient spécifiques a chaque melk (esprit possesseur), par exemple Lalla Mira monte
a l'odeur du musc, émanant de la couleur jaune, qui lui inspire des éclats de rire et la gaieté.
Quant & Sidi Mimain , il se léve au son de la musique et a ’odeur de benjoin noir. Cependant,
il s’avere impossible de vaincre les mlitk de la tradition de la tagnawit tels que Lalla Mira et
Lalla ‘A’iSa et Lalla Malika ou de les extraire d'un corps humain. Résister ou essayer de les
extraire ne fera qu’étre néfaste aux possédés ; le melk possesseur devrait au contraire voir tous
ses désirs se réaliser et participer a des cérémonies rituelles. D’ailleurs le possédé voit dans sa
possession un bon présage parce qu'il a été choisi pour étre possédé, ce qui est un privilege
en soi et constitue une forme de protection spirituelle.

En fait, voici ce que la mugadma Fouzianous a avoué :

« Je peux savoir de mes propres yeux si une personne (was kitteh), si elle tombe
ou bien nonx.

Aussi, selon Nadia, une adepte :

« (kangtih ‘ala 1-Basa Hamii w htta ‘ala [-kihal) je tombe sur le Basa Hamii
aussi sur les noirs ».

Cependant, parmi les maitres et les musiciens (qragbiya) gnawr, certains sont déja tombés, et
d’autres jamais. Voici quelques extraits de leur discours:

Mokhtar, un musicien (qragbi) gnawi, nous a expliqué ceci :

46

* LEVI-STRAUSS, Claude. L’étude structurale du mythe. Journal of American Folklore : 68 (270), 1955, 428-
444,

REVUE ECONOMIEET SOCIETE VOL4,N°2 AVRIL/ JUIN 2025



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

« (Lt malbusin fi ‘adamahom) ceux qui sont vétus dans leurs os/ ceux qui sont
possédés, quand ils écoutent les rythmes du qraqgeb et du hajhij, (Kittehs) ils
tombent ».

Le ma ‘lam Mly Abdelkrim Alaoui a déclaré :

«(...) Tout est venu spontanément. Ma premiere (gadba) transe de possession,
était a I’dge de 8 ans, a ’époque, dans une lila de gadba, (I-hal d al-kithal) m’y a
traine,

alors j’ai commencé a faire la transe sans ressentir, et je suis tombé d’un haut
lieu

sur ma téte, j'ai encore la cicatrice. Ceux qui étaient présents dans la lila ont dit
que ce garcon va devenir aussi un gnawi . Je faisais la transe sur le rark de |-
Aghmami Sidi Mimiin, et a partir de ce jour-la ma carriere a commencé, mais j 'ai
continué a faire la transe de Sidi Mimin. En plus, le mari de ma mere (Allah
yarhmi) que Dieu lui accorde sa miséricorde, faisait la transe sur trih des
missawiyin , je me souviens a Marrakech quand j’avais 14 ans, il faisait la transe
en mettant un bol d’eau sur sa téte, c’est une facon par laquelle les
miissawiyin font la transe. Un jour, cet homme, le mari de ma mére Si Hmmed,
qui etait un (jaddab) praticien de la transe et (‘abd rahba) l’esclave de la place
rituelle, m’a donné le bol et a partir de ce jour-la et a chaque fois que j'assistais
a une lila, je faisais la transe des missawiyin . En effet, je mettais aussi le bol sur
ma téte en faisant la transe et j'ai continué comme ¢a, spontanément dans le hal».

De méme, le ma ‘lam Al-Mahjoub Zitouna dit :

« (...) Mon pere faisait la transe de Milay Ibrahim .Un jour, je suis tombé
dans le (rark) le morceau de (marhaba) bienvenue devant le ma ‘lam Hmida,
¢ 'était chez nous a la maison. Je n'ai pas perdu conscience, une chose m’a tiré
vers le milieu pour faire la transe. J'avais a [’époque 17 ans ou 18 ans, c était
plus fort que moi. J aimais beaucoup ce morceau, surtout lorsqu’il était joué par
mon oncle et par Hmida Bosso .Je me souviens dans une /ila de Sa ‘bana, ce
morceau a été joué par le ma ‘lam Hmida Bosso. A ce moment, je ne sais pas
comment, mais je me suis retrouvé devant le ma lam et mes mains au milieu
du (magmar) brasero ».

D’aprés Kapchan (2007) *Pexpérience de la chute s’avére fondamentale : I’étre humain
tombe dans l'enfance a plusieurs reprises et il en apprend davantage sur la direction,
I'équilibre et le contréle. Il fait un jeu de chute afin de ramener a son volonté ce qui est
habituellement hors de son contrdle. Les actions consistant a tomber, se lever et se tenir font,
selon elle, partie d'un vocabulaire sacré lié a la transe de guérison au Maroc, appartenant a un
plus grand domaine sémantique de concepts ésotériques liés au corps, que 1’on appelle la
présence (al-hadra )et l'absence (al-gayb). Katharine Young (2002) *soutient que les
traumatismes et autres états émotionnels se transmettent par des mémoires somatiques,
incarnées dans les gestes corporels. La peur, I'anxiété et d'autres conséquences de l'oppression
s'imprégnent inconsciemment dans les techniques corporelles, et se transmettent ainsi aux
membres de la famille et aux personnes qui en prennent soin.

* KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market
place. Middletown :Wesleyan University Press, 2007, 325 p.
**YOUNG, Katharine. Embodied Memory: Affect and Gesture in Family Dynamics. Routledge, 2002, pp. 45-46.

SOCIALAND MEDIA STUDIESINSTITUTE ISSN: 2820-6991

47



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME
EXEMPLES.

De plus, lorsque les femmes entrent en transe au Maroc, leur chute est tout a la fois littérale et
métaphorique. Un changement d'esprit se produit lorsqu'une subjectivité céde sa place a une
autre, mais plus précisément, I’on note un changement d'état corporel : tout a coup, les
muscles du corps ne tiennent plus le soi squelettique. Alors que le corps s'évanouit, il change
de clé ; il y a un abandon de la volonté a I'esprit possesseur. D’aprés elle, la transe elle-méme
est cependant indexée par une chute, au cours de laquelle le corps tombe réellement par terre,
chute a laquelle font suite des mouvements convulsifs, contractions, roulements et autres
actions répétitives.

Les transes découlent généralement de mécanismes tels que les chants,
les tambours et la danse. Les états extatiques*’se caractérisent, en effet, par I'immobilité,
la privation sensorielle et le souvenir. La transe est, a I’inverse, accompagnée de bruit,
de mouvement, de compagnie et d’amnésie. D’ailleurs, les états de possession48, et de transe
peuvent avoir deux caractéristiques : premierement, I'acceptation de la possession par
I'individu, et deuxiemement, un état de conscience altéré. Pourtant, I’on pense que le melk qui
est entré dans la personne se révélera en entendant son rythme préféré. Si la personne
possédée commence a danser au rythme du gumbri, du grageb, aux battements de tambour, et
a chanter éventuellement la chanson dédiée au melk possesseur, cette attitude est congue
comme une preuve presque incontestable de I'intervention du melk.

Au Maroc, la transe extatique est qualifiée de gadba en arabe marocain, du verbe arabe
classique gadaba. Les passionnés sont des magdiibin , attirés et attirants mlik ( esprits™). Les
travaux de Stefania Pandolfo (1997)°° menés sur (les scénes et les espaces rituels marocains
de la mémoire) ont montré que le fait de tomber en transe ou de faire remonter les mlik dans
le corps survient généralement dans un environnement ou la personne affligée ou envodtée
peut étre soignée et surtout observée. Cela explique pourquoi le lieu rituel joue
un réle primordial dans la question du #Aal extatique. Dans le contexte d’une situation rituelle
telle que la /ila de la dardba, une personne en transe peut avoir besoin détre conduite a
larakba (le lieu rituel de la transe), avant les musiciens et Il'encens. Ou alors,
elle devra peut-étre se faire prendre & la fin de la transe et tomber sur le sol. Selon Pandolfo®,
ces transitions s’averent essentielles dans la cérémonie de transe de possession et reposent sur
I’attention des autres membres du milieu rituel. Au Maroc, les gaddaba (les praticiens de la
gadba) entretiennent une relation particuliere avec les sens et leur expression.
D’aprés Kapchan®, les gestes associés a la transe et & la transition sont révélateurs des états
fondamentaux d'absence et de présence, de contrble et de perte de contrble, ils dépendent
également de réalités sensorielles et de conditions matérielles toujours présentes. Et ils se
produisent avec la musique et la stimulation olfactive fournie par I'épaisse fumée d'encens. A
I'instar des mlik, la musique et l'encens envahissent les parametres du corps. Ils sont
intimement liés aux gestes. Ils impregnent également I'expérience et incitent a une réponse

“ROUGET, Gilbert. Music and Trance: A Theory of the Relations Between Music and Possession. Chicago et
London: University of Chicago Press, 1985, 395 p.

“®LITTLEWOOD, Roland. Possession states. Psychiatrie. Copie right Elsevier, 2004;vol. 3, n ° 8, p. 8-10.
Disponible sur:https://doi.org/10.1383/psyt.3.8.8.43392.

“KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market
place. Middletown: Wesleyan University Press, 2007, 325 p.

PANDOLFO, Stefania. Impasse of the Angels: Scenes from a Moroccan Space of Memory. Chicago et
London: University of Chicago Press, 1997, 389 p.

* Ibidem.

*>KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters : Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market
place. Middletown: Wesleyan University Press, 2007, 325 p.

REVUE ECONOMIEET SOCIETE VOL4,N°2 AVRIL/ JUIN 2025

48


file:///C:/Users/lenovo/AppData/Local/AppData/Local/Temp/vol.%203,%20n%20°%208
https://doi.org/10.1383/psyt.3.8.8.43392

Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

émotionnelle®®. La musique, le mouvement et l'odeur deviennent, en effet, les principales
métaphores de la transmutation de la subjectivité, parce que ce sont les sens qui défient les
notions de sujet fixe et stable dans le temps et dans I'espace °*.De méme, les travaux de
Michelle A. Belanger (2007)°°ont montré que, pour certaines personnes, la danse peut étre un
moyen trés puissant d'atteindre un état de conscience méditatif, car elle combine les bases
méditatives du rythme et du mouvement répétitif, en permettant ainsi une experience accrue
du corps. De plus, selon I’étude de Hess et Rittner (1996)°° menée sur (la transe), la musique a
généralement pour fonction d'induire, de contréler et de retirer la transe sonore en tant qu'état
de conscience altéré. Toutefois, Bossinger et Hess (1993)°'suggeérent, pour leur part, que la
musique sert non seulement a induire des états de conscience altérés, mais également a les
maintenir et a les structurer de maniére a ouvrir le potentiel de guérison des états de transe au
processus thérapeutique. Voici quelques exemples du discours des fideles gnawi, qui montrent
I’irritation, l'agitation causée par les agents chimiques, olfactifs, sonores, et visuels de la
tagnawit.

Selon la mugadma Aicha:

« Les gens (maryahin) possédés ne peuvent pas se protéger de l’influence de
certaines choses(...) [’encens, le gumbri et les qrageb, (kayfqu ssiken) ils
réveillent [’endormi ».

Et la mugadma Touria nous a expliqué :

« Une de mes clientes peut perdre son équilibre dans une (lila baladiyya)
cérémonie traditionnelle, quand elle sent I’odeur du (jawi makkaiit) benjoin blanc
de la Mecque ».

Meriem, une adepte de la tagnawit, m’a dit cela :

« Quand j’écoute le rythme du gumbri et du qrageb, (rasi i@ mjaji kay tqallabii)
ma téte et mon cerveau tournent, apres je ne me souviens de rien du tout ».

La transe de possession®et les mlik sont souvent associés a des maladies.
Plusieurs anthropologues® ont cherché & trouver les racines culturelles des pratiques rituelles
relatives au corps, aux symptémes et aux définitions autochtones de la maladie. D’ailleurs,
afin de bien connaitre et comprendre les rituels (traditionnels et extatiques) de la tagnawit et
afin de nous permettre de voir et de suivre de prés le cbté gestuel et comportemental des

> Ibidem.

*PANDOLFO, Stefania. Impasse of the Angels: Scenes from a Moroccan Space of Memory. Chicago et
London: University of Chicago Press, 1997, 389 p.

*BELANGER, Michelle A. The Psychic Energy Codex: Awakening Your Subtle Senses. San Francisco:
Weiser Books, 2007, 286 p.

®HESS, P., RITTNER, S. Trance. Changer la conscience de veille. Dans H.H.DECKER-VOIGT, P. KNILL et
E. WEYMANN (éd.). Musicothérapie lexique. Gottingen : Hogrefe.

*’BOSSINGER, W., HESS, P. Musique et états de conscience extraordinaires.Revue de musicothérapie, 1993 ;
vol. 14, n°® 3, p. 239-254.

*KEENER, Craig S. The Spirit in the Gospels and Acts: Divine Purity and Power. Ada, Michigan:
Baker Publishing Group, 2010, 304 p.

*WESTERMARCK, Edward. Ritual and Belief in Morocco: Vol. I. New York: Routledge, 2014, 608 p.
(premiere publication 1926). Et Voir: DIESTE, Josep Lluis Mateo. Health and Ritual in Morocco: Conceptions
of the Body and Healing Practices. Boston: Brill, 2012, 376 p.

SOCIALAND MEDIA STUDIESINSTITUTE ISSN: 2820-6991

49



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME
EXEMPLES.

personnes possédées, nous avons toujours essayé de nous asseoir a coté d’elles. Cela nous a
permis de constater qu’il existe une grande différence entre la personnalité des adeptes (les
pratiquants de la transe), avant et aprés la transe de possession. Ainsi, il est possible
d’affirmer que la personnalité de I’individu peut passer d’un caractére *°pacifique & un autre
violent.

V. Corps (al-hasba®), connotations et types de possessions :

Le dialecte arabe marocain dispose d’un large éventail de termes pour désigner une personne
possédée, reflétant une diversité de perceptions et de degrés d’affliction. L'origine de ces
termes s'enracine souvent dans des contextes historiques et sociaux ; par exemple, le terme
magniun, associé au poete qui perd la raison par amour, incarne une ambiguité entre
possession et sainteté. Chaque mot introduit une nuance spécifique quant au degré et au type
d'affliction : maskiin®, magnin OU maryah 63 madrizb 4 markiin® , mamliik °°, maslih " au
point de saignement, malbiis &, maptif® , magris ° ou fih gniin ™.

Selon les gnawa et les autres confréries mystiques marocaines, ce corps est une (al-zasba), une
silhouette en bois, sans dme, et qui n’a pas de sensibilit¢ physique et morale, car elle est
mahkiama (gouvernée) par le melk possesseur.

Certains individus peuvent méme recevoir l'influence de plusieurs noms en méme temps,
phénoméne qui sera connu sous le nom de mhallas " Pour éviter les généralisations, il est
nécessaire de souligner que ces vocables varient d’une région a l’autre et que leurs
connotations peuvent dépendre de facteurs historiques, comme dans le cas du magniin,
participe lui-méme créé a partir du terme gnin. L'origine de ce mot est liée au poéte qui perd
I’esprit par amour, preuve que la possession n'est pas nécessairement une stigmatisation, mais
constitue parfois un motif d'admiration et est un symbole de la sainteté. Ces nuances de sens
s’averent trés importantes, car les troubles de la perception (tels que I’illusion, I’hallucinose et
I’hallucination) différent d’une possession permanente et tortueuse, et les types de souffrances
qui leur sont attribués divergent également.

*®*Raymond Firth (2013) explique que, sur le terrain, les anthropologues sociaux ont souvent été confrontés a de
profonds changements de personnalité chez les hommes et les femmes qu’ils étudiaient. Il s’agissait d’altérations
du comportement tout a la fois étonnantes et manifestement habituelles ; de tremblements ; de sueurs, de
gémissements ; d’émission de propos étranges ; d’une hypothétique identité différente qui parlait avec autorité,
ou donnait des ordres. Cet anthropologue a parfois éprouvé des difficultés a se persuader qu’il avait réellement
en face de lui la méme personne que précédemment, que celle qu’il suivait ou qu’il avait cotoyée, ce qui montre
gue le changement de personnalité est trés flagrant. Voir: FIRTH, Raymond. We the Tikopia: A sociological
study of kinship in primitive Polynesia. New York: Routledge, 2013, 664 p.

*!Métaphore du corps de la personne possédée. Selon les gnawa et les autres confréries mystiques marocaines, ce
corps est une (al-hasba), une silhouette en bois, sans ame, et qui n’a pas de sensibilité physique et morale, car
elle est mahkizma (gouvernée) par le melk possesseur.

*’Habité.

%3Pris pour un ginn ou (+7h) air.

*Battu.

®Monté.

®°Posséde.

*Frotté.

%8Porté, vétu.

Emporté.

Gifle.

™\ es gnin sont en lui.

Mixte (possédé par toute la makalla).

REVUE ECONOMIEET SOCIETE VOL4,N°2 AVRIL/ JUIN 2025

50



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

Voici ce qu”’Ahmad, un adepte gnawi, nous a confié :
« Les mlitk gnaouas (saknin Ii fi ‘azami) habitent dans mes os (Allah ya fii). ».
La mugadma Rahmaa quant a elle déclaré :

«Mes client(e)s qui sont possédées par Lalla Mira, sontconnu(e)s pour leur
humour, ils aiment trop rire, Mira ne possede pas n’importe qui, elle choisit bien
(al-hasba)”™®, Mira (ma katbgis ‘abassa) n’aime pas la tristesse). »

Selon Fatima, une adepte de la tagnawit :

«(Rant drabt) je me suis fait frapper par l’esprit possesseur, pour la premiére fois
lors d’une céréemonie a Sidi ‘Alt Ben Hamdiis».

Et la mugadma Rachidanous a déclaré :

« (Mliaki  wraht-hom mpallagin fihom [-hayb W- zwin) j'ai hérité de bons et
méchants esprits ».

Dans le folklore marocain’®, les mlitk peuvent entrer n'importe ol et n'importe quand, et ils
parlent d'une voix faible™, ou forte’. Ces esprits peuvent également revétir différentes
formes, notamment celle de monstres, de pierres et d’animaux. Melvin Ember
et Carol R. Ember (2003)"" soulignent qu’au Maroc, la transe de possession des gnawa,
dans laquelle les personnages complexes des esprits sont joués, fait partie des relations
a long terme entre les étres humains et leurs esprits qui ont besoin d'étre nourris et divertis
afin d’apporter aux étres humains le soutien dont ils ont besoin dans leurs vies
difficiles. De plus, Knutsson (1975)"® démontre que dans les cas ou la possession a revétu
des formes établies par des groupes de sectes d’initiés, elle est domestiquée et considérée
comme une expérience positive activement recherchée. La possession spontanée est, par
ailleurs, imprévisible et considérée comme nuisible et redoutable, alors que les cérémonies de
transe de possession sont réalisées pour se débarrasser du malheur engendré par les esprits
intrus. Selon 1’étude ethnographique de Kapchan ™, lesgnawasont des personnes
ambivalentes, capables d’entrer dans de nombreux mondes, mais n’appartenant facilement
qu’a leur propre monde. Ceux qui participent aux cérémonies de transe sont liés par un
répertoire somatique qui les distingue de la communauté des non-croyants. lls se transforment
sur des rythmes similaires et sont affectés par les mémes lignes musicales, respirent les
mémes encens, musc, ambre gris, bois de santal, et benjoin. Leur monde des sens est

*Métaphore du corps de la personne possédée. Selon les gnawa et les autres confréries mystiques marocaines, ce
corps est une (al-hasba), une silhouette en bois, sans ame, et qui n’a pas de sensibilité physique et morale, car
elle est maikiima (gouvernée) par le melk possesseur.

"“CHIJIOKE NJOKU, Raphael. Culture and Customs of Morocco. London : Greenwood Publishing Group,
2006, 155 p.

" Selon les adeptes, les mliik , Malika, Mird, Mimiin , et Mimiina sont connues pour leur voix faible.

" La voix du melk Basa Hamii est trés forte, selon les adeptes gnawa.

EMBER, Melvin. EMBER, Carol R. Encyclopedia of Sex and Gender: Men and Women in the World's
Cultures Topics and Cultures A-K - Volume 1; Cultures L-Z. New York: Springer, 2003, 1037 p.

® KNUTSSON, K. E. Possession and extra-institutional behaviour: an essay in anthropological micro-analysis,
1975; vol. 40, p. 244-72.

KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market
place. Middletown: Wesleyan University Press, 2007, 325 p.

SOCIALAND MEDIA STUDIESINSTITUTE ISSN: 2820-6991

51



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME
EXEMPLES.

imprégné d'une esthétique distinctive. Dans le cas de la possession, leur vie onirique est
habitée par le méme panthéon des mlik . En observant les performances des mliik, les
propriétaires autorisent et valident une pluralité de subjectivités. Ils sanctionnent également ce
que nombre d'entre eux qualifient d'al-bliya d'addiction ou d'intoxication, d'ivresse de la
musique, d'encens et bref, de zal ou état d'extase en mouvement, de douleur et de bonheur
d'étre autre. Les gens qui partagent ce répertoire somatique au Maroc sont parfois appelés,
shab al-hal (les amis du hal). Les shab al-hal sont ceux qui, sous une forme ou une autre, sont
appelés a la transe.

La relation entre les possédés et leurs miliuk ne differe en effet pas tant que cela
de celle entre amoureux et bien-aimé. Elle se caractérise certes par des conflits et des
désaccords, mais certaines expériences sont extatiques, et il existe également des moments ou
le corps peut étre totalement transcendé. En fait, il est courant de voir un gnawi se passer des
couteaux tranchants sur la langue ou des flammes de bougies et de la cire chaude sur le corps
sans pour autant se blesser. D’ailleurs, quand j’ai assisté aux cérémonies nocturnes de la
tagnawit, j’ai vu plusieurs cas de personnes qui s’égorgeaient avec des couteaux.

Voici ce que la mugadma Saadianous a raconté a ce propos :

« Je pratique la transe avec les bougies, et (snawa) les poignards. Je n’ai jamais
senti ni douleurs ni rien du tout, par contre je sens un soulagement merveilleux, je
me sens euphorique ».

Voici I’expérience relatée par la mugadma Hassna:

« Lorsque j'entrais en état de transe, j utilisais (¢nawa) les poignards pour me
taillader la langue, le ventre, les pieds, et la téte. Le lendemain, je ne sentais rien
du tout. Les traces avaient toutes disparu ».

Conclusion :

La possession d'esprit est une facon de vivre un répertoire d'‘émotions dans un contexte qui se
distingue de celui de la vie normative. Certes, tous les phénoménes sont émotionnellement
influencés, mais les rituels portent et créent des répertoires émotionnels de maniere marquée.
Chez les Gnawa, les cérémonies de possession d'esprit génerent des répertoires d'émotions
dans I'édifice social, non seulement a travers des mots ou des images, mais également par le
geste, le corps et ses sens. Outre, les répercussions de l'activité de transe introduisent toujours
le praticien dans un domaine dont la hiérarchie sensorielle differe de celle présente dans le
quotidien. La narration du corps fasciné est toujours une narration des sens et c'est cette
relation de sens et de parole qui tout a la fois exprime et produit le désir entre esprit et
personne possédée. Dans un cadre anthropologique, ces rituels de possession et de transe
permettent d’interroger les dynamiques sociales et symboliques qui se déploient dans la
société marocaine. Le corps, utilisé comme un médium transcendantal, devient le lieu de
négociation entre I’individu, les forces spirituelles et les structures sociales. Ces pratiques
révelent ainsi des reconfigurations des hiérarchies sociales et des identités, tout en articulant
des rapports de pouvoir et de symbolisme. En ce sens, la possession d’esprit et la transe
offrent une voie d’analyse privilégiée pour comprendre comment les sociétés, a travers le
corps, redefinissent leurs structures sociales, spirituelles et émotionnelles.

Interviews :

REVUE ECONOMIEET SOCIETE VOL4,N°2 AVRIL/ JUIN 2025

52



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE

Ahmad. (2024, 2 Dimanche). Corps colonisés. (F. E. Bouachrine, Intervieweur)

Aicha. (2024, 3 Mercredi). Les stimuli rituels . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)

Alaoui, A. (2024, 2 Mercredi). Initiation précoce. (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Alaoui, M. A. (2024, 2 Lundi). L'expérience corporelle . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Aziz. (2024, 1 Mardi). Initiation précoce. (F. E. Bouachrine, Intervieweur)

Badiaa. (2024, 1 Jeudi). Intimité avec I’invisible. (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Fatima. (2024, 3 Mercredi). Corps colonisé . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)

Fouzia. (2024, 3 Mercredi). Voyance et pouvoir occulte . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Hassna. (2024, 2 Samedi). Fer qui libére . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)

Kasri, H. (2024, 2 Vendredi ). Initiation précoce. (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Malika. (2024, 3 Dimanche). Initiation précoce. (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Meriem. (2024, 3 VVendredi ). Les stimuli rituels . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Miloud. (2024, 2 Lundi ). Intimité avec I’invisible. (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Mokhtar. (2024, 3 Lundi). L'expérience corporelle. (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Mourad. (2024, 2 Lundi). Initiation précoce. (F. E. Bouachrine, Intervieweur)

Nadia. (2024, 2 Dimanche). Voyance et pouvoir occulte . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Rachida. (2024, 2 Vendredi). Corps colonisé . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)

Rahma. (2024, 2 Mardi). Corps colonisé . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)

Saadia. (2024, 2 Lundi). Fer qui libere . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)

Touria. (2024, 3 Dimanche ). Les stimuli rituels . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)
Zitoun, A.-M. (2022, 1 Mardi). L'expérience corporelle . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)

Bibliographie:

BELANGER, M. A. (2007). The Psychic Energy Codex: Awakening Your Subtle Senses. San
Francisco: Weiser Books .

BOSSINGER, W. H. (1993). Musique et états de conscience extraordinaires. Revue de
musicothérapie ; vol. 14, n° 3, p. 239-254.

BOURDIEU, P. (1972). Esquisse d'une théorie de la pratique, précédée de trois études
d'ethnologie kabyle. Editions Droz.

BOURGUIGNON, E. (1976). Possession. Chandler & Sharp Series in Cross-cultural
Themes. San Francisco: Chandler & Sharp Publishers, 78 p.

BOURGUIGNON, E. ( 1979). Psychological Anthropology: An introduction to Human
Nature and cultural differences. New York: Holt, Rinchart, and Winston.

BOURGUIGNON, E. (1973). Religion, Altered States of Consciousness, and social change.
Columbus: Ohio state university press, 389 p.

CHIJIOKE NJOKU, R. (2006). Culture and Customs of Morocco. London: Greenwood
Publishing Group.

CONNERTON, P. (1989). How Societies Remember. Cambridge et New York: Cambridge
University Press.

DIOURI, A. T. (2011). Medical Pluralism in Morocco: The Cultural, Religious, Historical
and Political-Economic Determinants of Health and Choice. SIT Morocco: Multiculturalism
and Human Rights , https:// digitalcollections. sit. edu/ cgi/ viewcontent. cgi?referer=https://
www.google.com/ &httpsredir=1 &article=2005 &context= isp_collection .

DOUGLAS, M. (1966). Purity and Danger: An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo.
Routledge.

El HAMEL, C. (2013). Black Morocco: A History of Slavery, Race, and Islam. Cambridge et
New York: Cambridge University Press.

EMBER, M. E. (2003). Encyclopedia of Sex and Gender: Men and Women in the World's
Cultures Topics and Cultures A-K - Volume 1; Cultures L-Z. New York: Springer.

SOCIALAND MEDIA STUDIESINSTITUTE ISSN: 2820-6991

53



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME
EXEMPLES.

FIRTH, R. (2013). We the Tikopia: A sociological study of kinship in primitive Polynesia.
New York: Routledge.

HESS, P. R. Trance. Changer la conscience de veille. Dans H.H.DECKER-VOIGT, P. KNILL
et E. WEYMANN (éd.). Musicothérapie lexique. Gottingen : Hogrefe.

HURSKAINEN, A. (2004). Invasion of spirits: Epidemiological spirit possession, among the
Maasai of Tanzania. Nordic Journal of African Studies 14, Special Issue, Disponible sur:
http:// www. njas. helsinki. fi/ pdf-files/ vol13Special/ pepo. pdf .

KAPCHAN, D. (2007). Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the
Global Market place. Middletown: Wesleyan University Press.

KEENER, C. S. (2010). The Spirit in the Gospels and Acts: Divine Purity and Power.
Michigan: Ada.

KNUTSSON, K. E. (1975). Possession and extra-institutional behaviour: an essay in
anthropological micro-analysis, ; vol. 40. 244-72.

LEVI-STRAUSS, C. ( 1955). L’étude structurale du mythe. Journal of American Folklore :
68 (270) , 428-444.

LITTLEWOOD, R. (2004; vol. 3, n ° 8,). Possession states. Psychiatrie , p. 8-10. Disponible
sur:https://doi.org/10.1383/psyt.3.8.8.43392.

MAUSS, M. (1934.). « Les techniques du corps ». Paris :Journal de PUF, 1950, Psychologie
XXXII (3-4): 271-293. , [Repris dans Sociologie et anthropologie, pp. 363-386].

PANDOLFO, S. (1997). Impasse of the Angels: Scenes from a Moroccan Space of Memory.
Chicago et London: University of Chicago Press.

PLANCKE, C. ( 2011). The spirit’s wish : Possession trance and female power among the
Punu of Congo-Brazzaville. Journal of Religion in Africa; vol. 41, n ° 4, 366-95.
ROEHLKEPARTAIN, E. C. (2006). The Handbook of Spiritual Development in Childhood
and Adolescence. London et New York: SAGE.

ROUGET, G. (1985). Music and Trance: A Theory of the Relations Between Music and
Possession. Chicago et London: University of Chicago Press.

SPIRO, M. E. (1996 (Premiere publication 1967)). Burmese Supernaturalism. New
Brunswick et London: Transaction Publishers.

WESTERMARCK, E. (2014). Ritual and Belief in Morocco: Vol. I . New York: Routledge.
YOUNG, K. (11997). Presence in the Flesh: The Body in Medicine. London et Cambridge:
Harvard University Press.

YOUNG, K. (2002, pp. 45-46.). Embodied Memory: Affect and Gesture in Family Dynamics:
Routledge.

REVUE ECONOMIEET SOCIETE VOL4,N°2 AVRIL/ JUIN 2025

54



