
   

DOI : https://doi.org/10.5281/zenodo.15537672  VOL 4, N° 1 JANVIER/ MARS 2025 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

34 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

  

Citation: 
BOUACHRINE, F.-E. (2025). Conceptions du corps et 

pratiques de guérison : les rituels des Gnawa comme 

exemples. REVUE ECONOMIE ET SOCIETE, 4(2), 35‑54. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.17116818 

 

CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES 

DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA 

COMME EXEMPLES. 

BODY CONCEPTIONS AND HEALING 

PRACTICES: THE RITUALS OF THE GNAWA 

AS EXAMPLES. 

Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

Professeur d’anthropologie  

Institut National des Sciences de l’Archéologie et du 

Patrimoine (INSAP- RABAT) Maroc 

DOI : https://doi.org/10.5281/zenodo.17116818    VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

35 

CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE 

GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA 

COMME EXEMPLES. 

 

Résumé 

Cet article analyse différents aspects de la relation 

existant entre les notions de corps et les pratiques 

sociales (rituels et cérémonies traditionnelles) dans 

un cadre anthropologique, afin de démontrer 

comment la société marocaine conçoit les individus, 

leur expérience de vie, l'origine des corps, la 

mécanique des substances corporelles et leur 

signification. L'étude s'articule autour des 

dynamiques symboliques et culturelles qui 

façonnent ces pratiques, notamment la manière dont 

elles reflètent les rapports sociaux et les conceptions du corps en tant que médium entre le 

monde humain et spirituel. La relation entre ces notions culturelles et la manière dont les 

différences sociales et la résolution des afflictions sont instituées revêt une importance 

particulière dans le domaine de la transe de possession. En effet, la transe et d'autres états de 

conscience altérés, inscrits dans un cadre anthropologique de guérison, sont fortement 

associés aux pratiques des guérisseurs magico-religieux. Chez les Gnawa1, les cérémonies de 

                                                           
1
Une confrérie religieuse populaire marocaine. Les Gnawa représentent, en effet, un patrimoine culturel venu 

d’Afrique Subsaharienne au cours du XVI e siècle. Ils possèdent un système qui leur est propre, de traditions 

spirituelles, reposant sur une énergie, un matériel et des informations qui forment une entité équilibrée. 

Fatima-Ezzahra 

BOUACHRINE 

Professeur d’anthropologie  

Institut National des Sciences de 
l’Archéologie et du Patrimoine 

(INSAP- RABAT)Maroc 

 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

36 

possession d'esprit génèrent des répertoires d'émotions dans l'édifice social, non seulement à 

travers des mots ou des images, mais aussi par le geste, le corps et ses sens, soulignant ainsi 

l'importance du corps dans les pratiques sociales et culturelles. 

Mots-clés : Possession ; corps ; transe ; thérapie ; rituels ; anthropologie. 

BODY CONCEPTIONS AND HEALING 

PRACTICES: THE RITUALS OF THE GNAWA 

AS EXAMPLES. 

ABSTRACT 

This article analyzes various aspects of the 

relationship between notions of the body and 

social practices (rituals and traditional 

ceremonies) within an anthropological 

framework, in order to demonstrate how 

Moroccan society conceives individuals, their life 

experiences, the origin of bodies, the mechanics 

of bodily substances, and their meanings. The 

study focuses on the symbolic and cultural dynamics that shape these practices, particularly 

how they reflect social relations and conceptions of the body as a medium between the human 

and spiritual realms. The relationship between these cultural notions and the way social 

differences and the resolution of afflictions are instituted is of particular importance in the 

context of possession trance. Indeed, trance and other altered states of consciousness, framed 

within an anthropological context of healing, are strongly associated with the practices of 

magico-religious healers. Among the Gnawa, spirit possession ceremonies generate 

repertoires of emotions within the social fabric, not only through words or images but also 

through gesture, the body, and the senses, thereby underscoring the importance of the body in 

social and cultural practices. 

Key-words:  Possession; body; trance; therapy; rituals; anthropology. 

1. Introduction  

Les rituels de possession et de transe occupent une place centrale dans de nombreuses 

cultures, servant de pont entre le monde humain et le spirituel. Chez les Gnawa du Maroc, ces 

pratiques rituelles, profondément ancrées dans un héritage africain subsaharien, transforment 

le corps en un médium transcendantal, permettant des interactions complexes avec les entités 

surnaturelles (mlūk). Ces cérémonies, telles que la līla, ne sont pas seulement des 

performances artistiques ou religieuses ; elles constituent des systèmes thérapeutiques et 

sociaux où le corps, mobilisé par des techniques spécifiques (danse, musique, encens), devient 

le lieu d’une recomposition des hiérarchies symboliques et des dynamiques de pouvoir. Dans 

un cadre anthropologique, ces rituels révèlent comment les conceptions du corps et les 

pratiques de guérison reflètent des enjeux sociaux, genrés et historiques. 

L’étude des rituels Gnawa offre une perspective unique pour explorer les intersections entre le 

corps, la spiritualité et les structures sociales. Selon les récits anthropologiques concernant le 

corps et le temps, la possession d'esprit a longtemps été un sujet d'étude explicite, et son étude 

Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

Lecturer in Anthropology 

National Institute of Archaeological 

Sciences and Heritage (INSAP-

RABAT) Morocco 



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

37 

théorique n’a pas souvent fait défaut. Plusieurs études suggèrent que la possession d’esprit 

repose sur des fondements épistémiques très différents de la poussée différenciante, 

rationalisante et réifiante du matérialisme mondial et de ses traditions savantes. Les 

cérémonies de possession d'esprit génèrent des répertoires d'émotions dans l'édifice social, 

non seulement à travers des mots ou des images, mais aussi par le geste, le corps et ses sens.  

Alors que les travaux de Marcel Mauss sur les techniques du corps et ceux de Mary Douglas 

sur la symbolique des frontières corporelles ont ouvert la voie, peu de recherches ont 

approfondi comment ces dynamiques s’incarnent dans des contextes de possession 

contemporains. Cet article comble cette lacune en analysant les rituels Gnawa comme des 

espaces où s’articulent des enjeux de genre, de mémoire historique (notamment l’esclavage) 

et de pluralisme médical. De plus, il contribue aux débats sur les états de conscience altérés, 

en montrant comment la transe dépasse le cadre individuel pour devenir un phénomène 

collectif et culturellement codifié. Cette étude s'articule autour d'une question centrale : 

comment les rituels de possession et de transe des Gnawa traduisent-ils, à travers le corps, une 

recomposition des relations sociales, des hiérarchies symboliques et des dynamiques de 

pouvoir au sein de la société marocaine ? Pour y répondre, nous explorerons plusieurs axes 

qui interrogent la manière dont le corps, en tant qu'al-ḫašba (silhouette gouvernée par les 

mlūk), devient un véhicule de négociation entre l'individu et le spirituel. Nous examinerons 

également les rôles que jouent le genre et la sexualité dans les pratiques de possession, 

particulièrement pour les femmes marginalisées, ainsi que la façon dont les techniques 

rituelles (musique, encens, danse) façonnent des répertoires émotionnels et sensoriels partagés 

au sein de la communauté Gnawa. L'objectif principal de cette recherche est de démontrer que 

les rituels Gnawa constituent des techniques du corps au sens maussien
2
, où le social et le 

spirituel s'entremêlent de manière complexe. Nous postulons que la transe ne représente pas 

un simple état pathologique, mais bien un langage symbolique permettant de gérer des 

afflictions à la fois personnelles et collectives. Notre analyse suggère que les mlūk incarnent 

des forces ambivalentes, à la fois oppressives et libératrices, qui reflètent des tensions sociales 

historiques liées à l'esclavage et au genre. Enfin, nous avançons que la transmission 

intergénérationnelle de ces pratiques renforce une identité communautaire distincte tout en 

démontrant une remarquable capacité d'adaptation aux réalités contemporaines.  

Cette recherche s'appuie sur une ethnographie immersive menée lors de cérémonies līla et de 

pèlerinages (notamment à Mūlāy Ibrāhīm), combinant observations participantes et entretiens 

approfondis avec des maʿlamīn, muqadmāt et adeptes. L'analyse s'attache particulièrement 

aux discours rituels, incluant des extraits de chants et des récits de possession, ainsi qu'aux 

pratiques somatiques observables (gestes, réactions aux odeurs, manifestations physiques). 

Ces données empiriques sont interprétées à travers un cadre théorique rigoureux, mobilisant 

les apports de Bourdieu, Lévi-Strauss et Kapchan en anthropologie. Cette étude rencontre 

deux limites principales qu'il convient de reconnaître. D'une part, la difficulté d'accès à 

certains espaces rituels réservés aux initiés peut potentiellement influencer la complétude des 

observations. D'autre part, l'interprétation des états de transe, par nature subjective, exige une 

rigueur méthodologique particulièrement attentive pour éviter les biais d'analyse. Ces 

contraintes méthodologiques invitent à une prudence particulière dans la généralisation des 

résultats. L'article se déploie selon une progression analytique en quatre parties 

                                                           
2 Marcel Mauss, dans les techniques du corps (1934), définit ces dernières comme les manières dont les sociétés, 

à travers l'éducation et la tradition, apprennent à leurs membres d'utiliser leur corps. Appliqué aux Gnawa, ce 

concept révèle comment leurs pratiques rituelles (transe, danse) sont des savoirs incorporés, socialement 

transmis. 

 

 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

38 

complémentaires. La première partie, consacrée au corps possédé et à la privation sexuelle, 

examine les enjeux genrés et les métaphores érotiques dans la transe. La seconde partie 

analyse la transmission intergénérationnelle, mettant en lumière le rôle de l'habitus et de la 

socialisation dans l'apprentissage rituel. La troisième partie explore le pluralisme médical en 

positionnant les pratiques Gnawa comme alternative thérapeutique face aux afflictions 

attribuées aux mlūk. Enfin, la quatrième partie se concentre sur les expériences sensorielles, 

démontrant comment la musique, l'encens et la danse agissent comme catalyseurs de la transe. 

En situant les rituels Gnawa à l’intersection de l’anthropologie du corps, des études genre et 

de l’ethnomusicologie, cet article révèle leur double fonction : guérir des afflictions 

individuelles et rééquilibrer des désordres sociaux. Il souligne également comment ces 

pratiques, loin d’être des survivances folkloriques, participent activement à la reconfiguration 

des identités dans le Maroc contemporain. Enfin, il invite à repenser la transe non comme un 

phénomène marginal, mais comme un langage corporel essentiel pour comprendre les 

dynamiques culturelles et spirituelles en Afrique du Nord. 

I. Corps possédé 
3
et privation sexuelle : approches 

anthropologiques : 
 

La possession d’esprit, en tant que rituel, est ancrée dans une logique symbolique de 

purification et de gestion du risque, telle que conceptualisée par Mary Douglas (1966)
4
, pour 

qui les frontières corporelles marquent la ligne de démarcation entre l’ordre et le chaos. Dans 

ce cadre, les rituels gnāwī de purification, à travers l’usage de l’encens, des incantations et des 

gestes sacrés, visent à rétablir une harmonie perturbée par l’incursion des entités spirituelles, 

réaffirmant ainsi les normes sociales et cosmiques au sein de la communauté. 

Les études de Bourguignon (1973
5
-1976

6
- 1979

7
) portant sur la transe  

et la possession ont démontré que la transe est davantage provoquée par la privation 

sensorielle et la drogue, tandis que la transe de possession est, pour sa part, induite par le 

tambourinage, le chant, la danse et la contagion des foules, mais rarement par la drogue. Elle 

suggère que les images des deux types de transes impliquent deux types de motifs : la 

maîtrise (le pouvoir) et la sexualité. La transe physiquement passive implique une imagerie 

active, le voyage de l'esprit ou la lutte avec les esprits pour acquérir le pouvoir ou la 

connaissance, tandis que la transe de possession active implique quant à elle une imagerie 

passive. Les femmes possédées cessent d'être elles-mêmes pour devenir simplement le 

véhicule ou le vaisseau de l'esprit. Le rite de possession d'esprit est fondamentalement un rite  

de soumission et regorge d'imageries sexuelles. Il débute par la transe et souligne l'imagerie 

sexuelle omniprésente invoquée. De son côté, Spiro (1967)
8
affirme que dans les cultures  

où le double standard sexuel fait que de nombreuses femmes sont privées d’une vie sexuelle 

épanouie, pendant de longues phases de leur vie, la possession constitue un moyen  

                                                           
3
Qui est dominé par une puissance occulte. 

4 DOUGLAS, Mary. Purity and Danger: An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo. Routledge, 1966. 
5
BOURGUIGNON, Erika. Religion, Altered States of Consciousness, and social change. Columbus: Ohio state 

university press, 1973, 389 p. 
6
Id. Possession. Chandler & Sharp Series in Cross-cultural Themes. San Francisco: Chandler & Sharp 

Publishers, 1976, 78 p. 
7
 Id. Psychological Anthropology: An introduction to Human Nature and cultural differences. New York: Holt, 

Rinchart, and Winston, 1979, 375 p. 
8
SPIRO, Melford E. Burmese Supernaturalism. New Brunswick et London: Transaction Publishers, 1996, 300. 

(Première publication 1967). 



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

39 

pour certaines femmes de rechercher la satisfaction sexuelle. Dans son étude menée sur 

l’esclavage et la possession au Maroc, El Hamal (2013)
9
a expliqué que la majorité des dévots 

gnawa sont des femmes historiquement et sexuellement distinctes des autres femmes, et qui 

ont subi la détresse psychologique caractéristique de la culture dans laquelle ce sont les 

hommes qui dominent. La cérémonie de la transe de possession est ainsi un événement social 

destiné aux femmes, en particulier à celles qui vivent dans une société au sein de laquelle elles 

sont sexuellement isolées et affectées par son discours. Dans la līla10
, elles exécutent des 

danses de transe pour se libérer des tensions liées aux lourdes tâches ménagères dont elles 

doivent se charger et échapper ponctuellement à l’étouffement engendré par leur liberté 

limitée ; leur manque de liberté de circulation et les tabous sexuels, à l’origine d’une 

subjectivité genrée. Pour sa part, Carine Plancke (2011)
11

a démontré que la transe de 

possession est un élément essentiel des célébrations, principalement de celles féminines. C'est 

un moyen privilégié par lequel les femmes révèlent leurs souhaits et leur volonté d'assurer le 

bien-être de la communauté. Pour être possédé, une « ouverture d'esprit » est demandée et 

doit être activée par le biais de représentations collectives de chants et de danses qui 

rappellent les mouvements fluides du monde mystique des esprits. Par ailleurs, la 

prédominance mondiale des femmes dans les cultes de transe de possession a souvent été 

interprétée dans la littérature anthropologique comme inversement en lien avec leur position 

inférieure au sein de la société
12

. En fait, le rôle de la femme dans l’histoire des notions de 

corps et de guérison est très important. Elles ont construit leurs propres espaces de religiosité, 

tels que les sanctuaires, et transmis des connaissances ethnobotaniques, comme le manuel oral 

des traitements corporels domestiques, sans oublier les recettes alimentaires qui ont également 

été transformées en recettes médicales.  En outre, certains dysfonctionnements de nature 

sexuelle, tels que l'infertilité, sont attribués à la possession. L’importance accordée par la 

société marocaine à la maternité peut devenir un fardeau épouvantable pour les femmes qui ne 

sont pas fertiles ou susceptibles d’être devenues infertiles, à tel point que ces femmes 

recherchent toutes sortes de solutions à leurs problèmes. Une étude ethnographique menée sur 

la transe des gnawa au Maroc par Déborah Kapchan (2007)
13

a prouvé que les 

femmes gnāwiyyāt déclarent se retrouver confrontées à une situation de type dépendance ou 

avoir tissé une relation toxique al-bliya‘ vis-à-vis de la transe de possession et que cette 

métaphore toujours utilisée lors des cérémonies rituelles. Tomber dans la transe de possession 

est considéré par les mlūk14
 comme une affliction. Cette étude a également démontré que les 

femmes qui succombent souvent aux pleurs sont particulièrement vulnérables, car les liens 

                                                           
9
El HAMEL, Chouki. Black Morocco: A History of Slavery, Race, and Islam. Cambridge et New York: 

Cambridge University Press, 2013. 
10

 Le terme līla, issu de l’arabe layla signifiant nuit, désigne une série de rituels spécifiques aux confréries 

soufies en Afrique du Nord. Il est de plus en plus utilisé pour remplacer des termes comme hadra (utilisé par les 

Aïssawa et les Jilala), dārdbā (chez les gnawa), ainsi que sadaqa ou yad el hadra (chez les Hamadsha). Ces 

rituels, qui se déroulent la nuit, se distinguent par une forte composante musicale, catalysant des états de transe, 

ou ḥāl (état extatique), chez les participants. En particulier dans la culture gnawa, la līla vise une réconciliation 

entre le monde spirituel et matériel à travers l’invocation des mlūk (esprits), transformant ainsi l'espace rituel en 

un lieu de purification, de guérison et de renouveau spirituel. 
11

PLANCKE, Carine. The spirit’s wish : Possession trance and female power among the Punu of Congo-

Brazzaville. Journal of Religion in Africa, 2011; vol. 41, n ° 4, 366-95. 
12

 Ibid. 
13

 KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market 

place. Middletown: Wesleyan University Press, 2007, 325 p. 
14

 Les termes melk  au singulier et mlūk au pluriel désignent les entités surnaturelles de sexe masculin invoquées 

par les gnawa dans le cadre de leurs pratiques rituelles, thérapeutiques et divinatoires. Ces mêmes entités, 

lorsqu’elles appartiennent au sexe féminin, sont appelées melka au singulier et melkāt au pluriel. 

Etymologiquement, melk dérive de la racine arabe « m-l-k ». Sa forme verbale est malaka, terme qui signifie « 

posséder », dans le sens de posséder un bien ou un objet. 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

40 

entre les larmes et la possession spirituelle renforcent la conviction des mlūk, qui sont attirés 

par l'eau.  

L’attraction en général, ne peut être séparée du désir.   Le désir 
15

joue un rôle important dans 

le soufisme, dans lequel la métaphore du désir envers le bien-aimé est utilisée pour parler de 

sa relation avec Dieu. Selon son étude portant sur (la transe des gnawa), l'énergie sexuelle est 

également présente dans les cérémonies de transe de possession. Le désir de rencontre fait 

croître celui de se rapprocher du divin en faisant l'expérience d'un état ou d'une demi-

communion spirituelle. Dans le soufisme, c'est l'intensité du désir pour Dieu qui augmente. 

Bien que ce dernier soit spirituel, les métaphores utilisées pour le susciter sont corporelles. 

Dans le cas de la transe, le désir est également reconnu comme sexuel. En fait, les possédés se 

réfèrent souvent à leurs possesseurs en termes sexuels. En outre, l’étude de Kapchan démontre 

également qu’il existe une relation claire entre la sexualité et la possession spirituelle, en 

affirmant que, dans le cas de la possession des mlūk (esprits possesseurs) gnawa la nature de 

la blessure est tout à la fois personnelle et sociale.  Non seulement la plupart des futurs 

adeptes tombent (deviennent possédés) à la puberté, mais la relation avec les mlūk est relatée 

en termes sexuels. Un rapport de force existe avec les mlūk, y compris à des stades plus 

avancés de la possession. De plus, les possédés sont engagés dans une relation de désir avec 

leurs mlūk possesseurs, relation qui est souvent ouvertement présentée par le biais de 

métaphores sexualisées
16

.Dans la līla, le désir est également reconnu comme un état sexuel, et 

les possédés se réfèrent souvent à leurs possesseurs en termes sexuels. Voici des extraits du 

discours des adeptes que j’ai rencontrés au cours d’une līla au mūssim du mausolée Mūlāy 

Ibrāhīm 17
: 

Miloud :  

« ʿĀ’iša (…) Je sais qu’elle est une ǧinniyya , mais avec moi, elle se comporte  

comme une femme humaine. C’est elle qui renverse l’eau d’oranger sur ma tête  

lorsque j’entre en état de transe ». 

Badiaa:  

« Dans la (līla de ǧadba
18

) cérémonie de transe, et pendant que le maʿlam 
19

joue  

le rythme de sīdī Mīmūn, je sens au début une frayeur, je sens que quelqu’un me 

touche,  

je frissonne, après je vois une vapeur noire devant mes yeux (…) À ce moment-là, 
Mīmūn   

me dit des mots d’amour». 

                                                           
15

Ibidem. 
16

Ibidem. 
17 Mūlāy Ibrāhīm, à la fois une zāwiya et un mūssim, attire chaque année plus de 100 000 visiteurs. La seconde 

phase du mūssim, débutée à Tamslūḥt (une petite commune rurale située près de Marrakech, connue pour ses 

activités religieuses et son importante confrérie soufie), est particulièrement importante pour les gnawa. En 

dehors de ces événements, le mausolée reste un lieu de pèlerinage pour de nombreuses femmes de la région, 

venues prier pour trouver un fiancé ou pour obtenir la fertilité. 
18 Transe de possession . 
19 Le maʿlam gnāwī, ou maître gnāwī, est le guide spirituel et musical des rituels de la līla. Jouant du gumbri 

(instrument à cordes traditionnel), il dirige la cérémonie en invoquant les mlūk (esprits) pour conduire les 

participants dans le ḥāl (état de transe extatique), assurant le bon déroulement et l'équilibre spirituel de la soirée. 



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

41 

II. Corps, âge chronologique et manifestations de la taġnawīt 
20

: 

L'initiation aux rituels de transe s’intègre dès l’enfance, inscrivant ces pratiques profondément 

dans l’habitus des initiés. Comme le souligne Pierre Bourdieu (1972) 
21

l’habitus, en tant que 

système de dispositions, façonne les pratiques en les rendant significatives, compréhensibles 

et orientées vers une finalité. En observant et en imitant les adultes, les enfants gnawa 

assimilent progressivement les gestes et les rythmes qui structurent leur identité rituelle et leur 

appartenance communautaire. 

Selon l’étude d’Eugene C. Roehlkepartain, Pamela Ebstyne King, Linda Wagener, et Peter 

L. Benson (2006)
22

se penchant sur le développement spirituel dans l'enfance et l'adolescence, 

la spiritualité générative ne peut se produire sans l'implication du parent et de l'enfant dans 

une communauté plus large.  Une communauté de foi s’avère nécessaire pour élever un enfant 

au sein d’une communauté plus vaste. En d’autres termes,  il faut une communauté de foi 

pour susciter la maturité générative et spirituelle d'un enfant.  

La spiritualité générative se concentre en effet sur une prise en compte significative, durable  

et sacrée des besoins de la génération suivante. Une approche spirituelle
23

 de 

la générativité insiste sur les bénédictions de la foi pour les adultes et les enfants et les 

relations (conjugales, horizontales, intergénérationnelles). Le cadre de la spiritualité 

générative met en lumière une religion responsable (par exemple, les croyances et pratiques 

religieuses qui soutiennent l’engagement intergénérationnel) et une vie de famille loyale. 

Voici quelques extraits du discours des fidèles : 

                 Le maʿlam Mly Abdelkrim Alaoui, voici sa trajectoire : 

 « Je suis entré dans le ḥāl 24de la taġnawīt à l’âge de 7 ans, à cette époque, 

j’ai adoré assister aux soirées des līlāt(cérémonies) de la transe, pour écouter les 

rythmes et le chant de la  taġnawīt. (…) Quand j’étais petit mon père organisait 

souvent des lilas chez nous, nous avions une maison à Sbāta 
25

, et tous 

les  maʿlamīn du Maroc venaient chez nous  

pour assister à notre līla (cérémonie). Je me souviens que chaque semaine nous 

avions une līla ǧnawiyya. (…) Nous avons grandi dans ce ḥāl (état d’extase). 

(…) J’assistais aussi aux līlāt qui s’organisaient chez la famille ou chez les autres 

maʿlamīn ; alors j’ai continué comme ça jusqu’à l’âge de 15 ans, je me souviens 

très bien du jour où j’ai pris le gumbri 26dans mes mains et j’ai commencé à jouer 

les rythmes de la taġnawīt».  

Le maʿlam Hamid El Kasri, nous a expliqué pour sa part : 

                                                           
20

Identité authentique des gnawa. 
21 BOURDIEU, Pierre. Esquisse d'une théorie de la pratique, précédée de trois études d'ethnologie kabyle. 

Éditions Droz, 1972. 
22

 ROEHLKEPARTAIN, Eugene C., EBSTYNE KING, Pamela, WAGENER, Linda., L. BENSON, Peter. The 

Handbook of Spiritual Development in Childhood and Adolescence. London et New York : SAGE, 2006, 543 p. 
23

 Ibidem. 
24 Transe, état d'illumination extatique. 
25

 Quartier situé dans la ville de Casablanca. 
26 Le gumbri est un instrument à cordes pincées, proche d'une petite guitare à trois cordes, fabriqué à partir d'un 

tronc de bois creusé et recouvert de peau de chameau ou de chèvre. Il produit à la fois des sons mélodiques et des 

effets percussifs, grâce à un style de jeu qui combine le pincement des cordes et le tapotement sur la peau tendue. 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

42 

«Mon premier contact avec les gnawa était dans une confrérie de taġnawīt à Qaṣr 

al-Kabīr. (...) j’ai grandi dans une zāwiya des gnawa, à l’âge de sept ans j’assistais 

à des nuits et des cérémonies qui représentent les coutumes de la taġnawīt, à 

l’époque les gnawa étaient des ʿabīd (esclaves), des kūḥāl (des noirs), qui 

s’organisent à la zāwiya des gnawa à Qaṣr al-Kabīr une zāwiya qui est très connue 

au Nord. En effet, ma grand-mère était mariée à un maʿlam gnāwī soudanais, et 

c’est comme ça que j’ai grandi dans la taġnawīt . (ʾanā maʿšūq fī taġnawīt) 

J’affectionne vraiment la taġnawīt, je suis quelqu’un qui est fervent de la musique 

de la taġnawīt  ». 

Selon Aziz, un musicien gnāwī :  

« Mon premier contact avec les gnawa était à l’âge de 7 ans. J’assistais souvent 

aux cérémonies de la taġnawīt chez mes grands-parents. Ensuite, mon père est 

devenu  ṭalā (voyant) quand j’avais 10 ans. (…) À l’époque, mon père avait une 

chambre à la maison et ne laissait personne y entrer. Un jour mon père a laissé la 

porte ouverte, j’y suis entré et j’ai commencé à jouer avec les instruments de 

la taġnawīt. Je me souviens que ce jour-là, mon père avait organisé une līla de 
Šaʿbāna 27à la maison, et je suis tombé pour la première fois ». 

Mourad, un musicien gnāwī, a relaté en ces termes sa trajectoire : 

« Mon premier contact avec la taġnawīt s’est fait durant mon plus jeune âge,  

mes sœurs et moi avions pris l’habitude d’assister à des lilas organisées chez 

nous par notre mère. Elle était une maryāḥa (possédée), et elle est ensuite 

devenue une muqadma 28». 

Et Malika, une muqadma, nous a expliqué ceci : 

« Depuis mon enfance, j’ai pris l’habitude de partir avec ma tante à la confrérie  

de Sīdī Bilāl. Elle était une adepte de la zāwiya, je me rappelle qu’elle faisait al-

dūn 29là-bas. Maintenant, je travaille avec elle. (…) C’est une voyante très 

connue, je joue aussi à la qarqaba30 avec un groupe de jeunes filles ».   

                                                           
27

 Šaʿbāna (en arabe marocain : Šaʿbāna) est une cérémonie qui a lieu généralement durant le mois de Šaʿbān 

 qui précède le mois sacré de Ramaḍān dans le calendrier islamique. Ce mois est considéré comme une ,(شعبان)
période de préparation spirituelle en vue du jeûne de Ramaḍān. 
28

 Dans la līla ǧnawiyya, la muqadma joue un rôle central en tant qu'autorité rituelle, responsable des interactions 

avec les esprits, ou mlūk, et du bon déroulement des phases de transe. Ses compétences en tant que voyante et 
guérisseuse lui permettent de guider les participants à travers ce processus cathartique, favorisant la 

réconciliation entre le monde spirituel et matériel. D’un point de vue anthropologique, son rôle transcende la 

simple fonction thérapeutique, représentant une figure féminine puissante qui remet en question les hiérarchies 

genrées dans un cadre rituel codifié. 
29

 Le rituel d’al-dūn  consiste à soigner le mauvais œil ou la sorcellerie en chauffant du plomb, puis en le versant 

dans de l'eau froide, afin de dissiper les énergies néfastes et offrir une protection spirituelle. 
30

 Les qraqeb (ou qarqaba) sont des castagnettes métalliques qui produisent un son répétitif et distinct, jouant un 

rôle fondamental dans l'établissement du rythme hypnotique propre à la musique. Ce rythme accompagne le 

gumbri et contribue à l'induction de l'état de transe chez les participants, renforçant ainsi la dimension spirituelle 

du rituel. 



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

43 

Il existe de nombreux stades d'initiation reconnus dans les gnawa taifa (fraternité)
31

, dont 

certains correspondent à l'âge chronologique, ce qui fait que des enfants de tous les âges 

assistent aux rituels mystiques. La possession, en particulier quand on appartient à une famille 

dont les membres sont possédés, et tombent dans des états de transe, se produit souvent à la 

puberté. C’est alors à ce moment-là, que les esprits commencent à nous contrôler, exigeant 

des sacrifices, de l’encens et de la reconnaissance.  En fait, l'observation s’avère importante 

dans la transmission de la culture de transe, le corps apprend aussi de nombreuses 

manières. Imbiber certaines personnes d’encens suffit à les faire tomber en transe, alors que 

pour d'autres, ce sont les rythmes du gumbri et du qraqab qui servent de catalyseur. Il existe 

en effet un répertoire somatique
32

différent lors des cérémonies de possession de la 

taġnawīt. Même dès leur plus jeune âge, les enfants ressentent les rythmes percutants 

des gnawa profondément dans leur corps, et apprennent à aller vers eux. Les corps des initiés 

apprennent également à connaître les corps possédés en les voyant et en les sentant, car à ce 

stade, l’initié doit connaître presque toutes les odeurs d’encens. En fait, la plupart des enfants 

qui grandissent au sein d’une famille qui organise des cérémonies de la dārdbā 33
deviennent 

eux-mêmes possédés à peu près au moment de la puberté. De plus, les associations iconiques 

entre postures et états sont apprises dès la petite enfance, de sorte que certaines attitudes 

physiques coexistent toujours avec certaines émotions
34

. Ces émotions provoquées par la 

transe coïncident avec la présence d'encens, les mélodies pentatoniques du gumbri, rythmes 

du qraqab, et les accessoires et couleurs des vêtements qui drapent la tête et le corps. 

L’impression suscitée 
35

est une partie importante de la culture de la transe des gnawa. Les 

enfants qui grandissent dans un environnement au sein duquel des cérémonies ont lieu 

régulièrement, observent leurs parents, leurs oncles, leurs tantes, et leurs frères/ sœurs tomber 

en transe. Ils sont alors témoins de la façon dont les possédés bougent. Ils observent 

également l’émergence de la possession, les maux de tête, les jambes enflées, la fatigue et la 

dépression qu’ils considèrent ainsi comme des symptômes de léthargie. Et ils voient 

également les modalités de guérison du mouvement du corps et observent le geste rituel 

consistant à inhaler de l'encens et à propager les mlūk.  

La  taġnawīt est un héritage culturel transmissif, qui repose sur la foi, se transmet oralement et 

par le biais de la pratique. Outre les parents, la famille joue elle aussi un rôle essentiel et 

efficace dans le processus de transmission, ce qui confirme l'hypothèse de la présente 

recherche. Ce processus peut être divisé en trois étapes liées à des unités d’actions qui 

s'influencent mutuellement: 1/ la première interaction avec le culte gnāwī commence à la 

naissance de l’individu dans un lieu rituel. Parfois, le premier contact se fait au sein de la 

confrérie des gnawa pour le rituel de circoncision ou le piercing d’oreille, après un 

engagement verbal ou une alliance entre la mère et la muqadma. 2/ la transmission de 

la taġnawīt débute par la fréquentation des cérémonies nocturnes de transe de possession et 

par la  ziyāra (visite pieuse), qui peut être considérée comme un échange élémentaire 

mystique visant à renforcer la foi collective. L’initié, qui est désormais un spectateur 

omniprésent, peut aimer ou ne pas aimer l’atmosphère du ḥāl gnāwī. Cependant, à ce stade de 

la vie (l’enfance) les musiciens gnawa commencent à l’influencer par les rythmes, et les 

instruments.3/ le besoin de s’identifier à son groupe d’appartenance, en particulier à l’âge de 

                                                           
31

KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market 

place. Middletown :Wesleyan University Press, 2007, 325 p. 
32

 Ibidem. 
33

Ces deux termes (dārdbā et līla) font référence aux cérémonies nocturnes. 
34

Ibidem. 
35

Ibidem. 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

44 

l’adolescence, est causé par plusieurs facteurs. À ce stade, l’individu passe du niveau d’initié 

à celui d’expérimenté. Il commence à participer aux cérémonies nocturnes de la transe de 

possession en tant que personne possédée, et non comme un simple spectateur. Et il peut 

même se rendre dans les endroits mystiques (sanctuaires, marabouts, confréries et dômes), 

sans la présence exigeante de ses proches. À ce stade, il devient adepte comme eux et est doté 

d’une baraka (grâce- bénédiction) et d’une protection divine. Par exemple le fait qu’il se rende 

dans le sanctuaire dʿĀʾiša (ʿĀʾiša mīmā) 
36

la mère, peut être considéré comme un devoir 

nécessaire. En fait, lui rendre visite résulte souvent d’un rêve. 

Plusieurs études indiquent, en effet, que, chez la plupart des jeunes adultes, ce sont leurs 

parents qui ont été la principale source d’influence de leur développement religieux puisque 

que la socialisation
37

 se fait principalement par imitation. Les enfants apprennent des modèles 

de comportement des personnes âgées, en bien et en mal. Katharine Young (1997)
38

, quant à 

elle, affirme également que les traumatismes et autres états affectifs sont transmis à travers 

des mémoires somatiques incorporées et incarnées dans des gestes. La peur, l'anxiété et 

d'autres effets de l'oppression sont appris inconsciemment dans les techniques du corps 

transmises aux membres de la famille ainsi qu’aux autres personnes qui s'en occupent. En 

outre, les gestes physiques et émotionnels
39

incarnent des attitudes envers le monde social qui 

peuvent ne pas être reconnues du tout par leurs porteurs. C’est dans un tel contexte que l’on 

peut dire que les gnawa 
40

perpétuent le souvenir de l’esclavage, ainsi que certaines évocations 

plus conscientes de cette histoire dans les paroles de leurs chansons. Ce sont des rituels 

commémoratifs, des cérémonies qui portent la mémoire sociale dans le corps et ses gestes.  

III. Pluralisme médical et maladies du corps : la possession des Gnawa comme 

exemple :  

Les sanctuaires liés à la santé et à la guérison dans le culte gnāwī peuvent être divisés en deux 

grandes catégories selon leur objectif thérapeutique. La première est le sanctuaire
41

d'une 

femme sainte, ou d’une entité surnaturelle qui attire surtout les femmes et traite 

principalement la fertilité et d'autres problèmes gynécologiques, ainsi que de ceux liés à la 

sphère privée (par exemple les problèmes conjugaux) et d'autres en rapport avec 

la sphère publique (par exemple la recherche d’emploi). Habituellement, les visiteurs qui se 

rendent dans ces sanctuaires rentrent chez eux avec un assortiment de remèdes à base de 

                                                           
36

Entité surnaturelle. ʿĀʾiša, en tant qu'entité surnaturelle, incarne une figure ambivalente, oscillant entre des 

dimensions à la fois redoutables et bienveillantes. Dans le cadre des rituels de possession, elle endosse le rôle de 

mère protectrice, intervenant non seulement pour guider et guérir, mais également pour assurer une forme de 

protection spirituelle à la personne possédée. La relation entre ʿĀʾiša et le (possédé) se caractérise par une 

dynamique de sollicitude et de cajolerie, où elle veille constamment à son bien-être. Cette interaction met en 

lumière un rapport complexe de pouvoir et de dépendance, dans lequel ʿĀʾiša se présente comme une figure 

tutélaire, veillant sur celui ou celle qu'elle investit de son influence. 
37

 HURSKAINEN, Arvi. Invasion of spirits: Epidemiological spirit possession, among the Maasai of Tanzania. 

Nordic Journal of African Studies 14, Special Issue, 2004. Disponible sur: http:// www. njas. helsinki. fi/ pdf-
files/ vol13Special/ pepo. pdf . 
38

 YOUNG, Katharine. Presence in the Flesh: The Body in Medicine. London et Cambridge: Harvard University 

Press, 1997, 199 p. 
39

 Ibidem. 
40

 CONNERTON, Paul.How Societies Remember. Cambridge et New York: Cambridge University Press, 1989, 

121 p. 
41

 DIOURI, Abdelhai,MARTINSON, Tyler . Medical Pluralism in Morocco: The Cultural, Religious, Historical 

and Political-Economic Determinants of Health and Choice. SIT Morocco: Multiculturalism and Human Rights , 

2011. Disponible :https:// digitalcollections. sit. edu/ cgi/ viewcontent. cgi?referer=https:// www.google.com/ 

&httpsredir=1 &article=2005 &context= isp_collection . 

https://www.google.co.ma/search?hl=ar&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Paul+Connerton%22&source=gbs_metadata_r&cad=8


Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

45 

plantes, de pommades ou d'amulettes qu'ils peuvent acheter au sanctuaire.  La seconde 

catégorie de sanctuaires est destinée aux hommes et aux femmes. C’est un lieu où des 

personnes souffrant d’un autre trouble, physique ou mental, peuvent trouver un remède ou, 

tout du moins, obtenir une piste de remède. Cette dernière catégorie de sanctuaires
42

, offre la 

guérison par le biais de la prière et de la récitation coranique ainsi que de l’eau (que l’on boit 

ou dans laquelle on se baigne) tirée d’un puits situé à l’intérieur du sanctuaire contenant la 

bénédiction divine et gracieuse, la baraka, du saint enterré. La guérison peut également être 

obtenue grâce aux cérémonies thérapeutiques de la possession extatique, également 

considérées comme un remède sacré. D’après ce qui précède, nous pouvons dire que les 

rituels occultes de la liturgie des gnawa, constituent l’énergie et le potentiel des catégories 

démunies. De même, ils jouent un rôle primordial dans la structuration des hiérarchies et des 

interactions sociales. 

Au Maroc, au lieu d’être considérés comme les victimes d’une mauvaise connexion 

neurologique dans leur être physique, l’on estime que certains malades mentaux ont ingéré 

des djinns, concept religieux de l’esprit malveillant, pouvant s’apparenter à un démon. Selon 

les praticiens marocains, ce type de personne est possédé par de mauvais esprits.  Les djinns 

peuvent également être mis sur des personnes afin de se venger, et le fait de rendre visite à un 

faqīh (médium), une muqadma (voyante et dirigeante de la dārdbā43
), ou encore à un praticien 

de la médecine religieuse, rétablira l’équilibre spirituel et social de la communauté. Les cas 

particuliers de maladies vécues par certains Marocains qui adhèrent spécifiquement à ce 

modèle de maladie s’expliquent comme des phénomènes « magiques », en réponse, par 

exemple, à une rupture de certaines relations sociales ou à des actes jugés profanes ou 

irrévérencieux. D’ailleurs au sein de la communauté gnawa, l’entrée en état de possession ne 

peut avoir lieu que si l’individu croit en toutes les paranormalités liées à la taġnawīt. 

Les typologies du nom des entités métaphysiques définies par les gnawa leur attribuent des 

influences différentes et identifiables, qui sont basées sur le comportement de la personne 

possédée. Certains types de douleurs s'identifient à des types spécifiques de mlūk ou à leur 

manière de se rapporter à la personne. Un contact spirituel (possession) avec ces entités 

surnaturelles conduit à une affliction temporaire, ce qui génère un problème permanent; le 

tableau suivant, servira à illustrer ce point : 

Figure 1 : Possession et affliction temporaire.  

Couleurs et mlūk possesseurs Afflictions permanentes 

al-ḥumr (les rouges) Ḥāmū et sa 

compagnie. 

Tête, utérus 

al-bayāḍ (le blanc) al-faqīh Šamharūš / al-

maḥalla ou groupe de Būḥala. 

Ventre, dos, et parfois tout le corps 

(Jaune et violet) Mīrā et Malīka. Nuque, thorax, pelvis 

al-kūḥāl (le noir) Mīmūn, Mīmūna et al-

ġabawiyyīn. 

Pieds, épaules, bras 

ʿĀʾiša correspond à plusieurs couleurs 

(Noir, vert, blanc, et rouge). 

Ventre, système nerveux et organes génitaux 

al-samāwiyyīn (les bleus). Poignets, doigts 

al-mūsāwiyyīn (les bleus). Coudes 

                                                           
42

 Ibidem. 
43

La cérémonie traditionnelle de la līla. 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

46 

šurafāʾ (le vert). Système nerveux, ventre 

sabtiyyīn (esprits juifs) Zaʿṭūṭ, Rīmā, 

Dāwūd, Marīma, Māyū (les marrons). 

Système sensoriel 

 

 Les rituels gnāwī peuvent être analysés à travers la perspective de Claude Lévi-Strauss sur la 

structure des mythes, où chaque composant rituel — qu'il s'agisse des chants, des danses ou 

des encens — opère en tant que signe symbolique, inscrivant les participants dans un univers 

mythique et symbolique. Comme l'affirme Lévi-Strauss (1955)
44

, les structures symboliques 

possèdent une profondeur inépuisable face à l’interprétation, et les rituels de possession 

dévoilent ainsi des facettes cachées de la réalité sociale. 

IV. Tomber/ Entrer en état de transe : Waš katteḥ? 

Au Maroc, on tombe en transe (kanṭṭīḥu), la chute est la métaphore principale  

de l'acte de transe de possession. On pose toujours la question: waš katteḥ? (Vous tombez 

/êtes-vous possédé) ? La chute constitue un abandon; une capitulation à l'expérience,  

et une soumission. Une fois qu’elle se produit, les mlūk se lèvent dans le corps (al-mlūk 

kayṭlaʿū). Il s’agit d’une sensation descendante.  Le fait de tomber et de monter,  

sont, en effet, les signes qu’une transition vers l’altérité s’opère, actions qui s’accompagnent 

également de fortes sensations physiques telles que les larmes, les tremblements, les odeurs,  

les mouvements et les sons. Tous ces facteurs coïncident avec l'expérience de la possession, 

bien qu'ils soient spécifiques à chaque melk (esprit possesseur), par exemple Lalla Mīrā monte 

à l'odeur du musc, émanant de la couleur jaune, qui lui inspire des éclats de rire et la gaieté. 

Quant à Sīdī Mīmūn , il se lève au son de la musique et à l’odeur de benjoin noir. Cependant, 

il s’avère impossible de vaincre les mlūk de la tradition de la taġnawīt tels que Lalla Mīrā et 

Lalla ʿĀʾiša et Lalla Malīka ou de les extraire d'un corps humain. Résister ou essayer de les 

extraire ne fera qu’être néfaste aux possédés ; le melk possesseur devrait au contraire voir tous 

ses désirs se réaliser et participer à des cérémonies rituelles. D’ailleurs le possédé voit dans sa 

possession un bon présage parce qu'il a été choisi pour être possédé, ce qui est un privilège  

en soi et constitue une forme de protection spirituelle. 

En fait, voici ce que la muqadma Fouzia nous a avoué : 

« Je peux savoir de mes propres yeux si une personne (waš kitteḥ), si elle tombe  

ou bien non».   

Aussi, selon Nadia, une adepte : 

« (kanṭṭīḥ ʿalā l-Bāšā Ḥamū w ḥtta ʿalā l-kūḥāl) je tombe sur le Bāšā Ḥamū , 

aussi sur les noirs ». 

Cependant, parmi les maîtres et les musiciens (qraqbiya) gnāwī, certains sont déjà tombés, et 

d’autres jamais. Voici quelques extraits de leur discours:  

Mokhtar, un musicien (qraqbi) gnāwī, nous a expliqué ceci : 

                                                           
44 LEVI-STRAUSS, Claude. L’étude structurale du mythe. Journal of American Folklore : 68 (270), 1955, 428-

444. 



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

47 

« (Lī malbūsīn fī ʿaḍāmahom) ceux qui sont vêtus dans leurs os/ ceux qui sont 

possédés, quand ils écoutent les rythmes du qraqeb et du hajhūj, (kitteḥū) ils 

tombent ». 

                    Le maʿlam Mly Abdelkrim Alaoui a déclaré : 

« (…) Tout est venu spontanément. Ma première (ǧadba) transe de possession,  

était à l’âge de 8 ans, à l’époque, dans une līla de ǧadba, (l-ḥāl d al-kūḥāl) m’y a 

traîné,  

alors j’ai commencé à faire la transe sans ressentir, et je suis tombé d’un haut 

lieu  

sur ma tête,  j’ai encore la cicatrice. Ceux qui étaient présents dans la līla ont dit 

que ce garçon va devenir aussi un gnāwī . Je faisais la transe sur le ṭarḥ de l-

Aghmāmī Sīdī Mīmūn, et à partir de ce jour-là ma carrière a commencé, mais j’ai 

continué à faire la transe de Sīdī Mīmūn. En plus,  le mari de ma mère (Allah 

yarḥmū) que Dieu lui accorde sa miséricorde, faisait la transe sur ṭrūḥ des 

mūssāwīyīn , je me souviens à Marrakech quand j’avais 14 ans, il faisait la transe 

en mettant un bol d’eau sur sa tête, c’est une façon par laquelle les 

mūssāwīyīn font la transe. Un jour, cet homme, le mari de ma mère Si Hmmed, 

qui était un (jaddāb) praticien de la transe  et (ʿabd rāḥba) l’esclave de la place 

rituelle,  m’a donné le bol et à partir de ce jour-là et à chaque fois que j'assistais 

à une līla, je faisais la transe des mūssāwīyīn . En effet, je mettais aussi le bol sur 

ma tête en faisant la transe et j’ai continué comme ça, spontanément dans le ḥāl». 

De même, le maʿlam Al-Maḥjoub Zitoun a dit : 

« (…) Mon père faisait la transe de Mūlāy Ibrāhīm . Un jour, je suis tombé  

dans le (ṭarḥ) le morceau de (marḥabā) bienvenue devant le maʿlam Ḥmīda, 

c’était chez nous à la maison. Je n'ai pas perdu conscience, une chose m’a tiré 

vers le milieu pour faire la transe. J’avais à l’époque 17 ans ou 18 ans, c’était 

plus fort que moi. J’aimais beaucoup ce morceau, surtout lorsqu’il était joué par 

mon oncle et par Ḥmīda Bossō . Je me souviens dans une līla de Šaʿbāna, ce 

morceau a été joué par le maʿlam Ḥmīda Bossō. À ce moment, je ne sais pas 

comment, mais je me suis retrouvé devant le maʿlam et mes mains au milieu 

du (maǧmar) brasero ».  

D’après Kapchan (2007) 
45

l’expérience de la chute s’avère fondamentale : l’être humain 

tombe dans l'enfance à plusieurs reprises et il en apprend davantage sur la direction, 

l'équilibre et le contrôle. Il fait un jeu de chute afin de ramener à son volonté ce qui est 

habituellement hors de son contrôle. Les actions consistant à tomber, se lever et se tenir font, 

selon elle, partie d'un vocabulaire sacré lié à la transe de guérison au Maroc, appartenant à un 

plus grand domaine sémantique de concepts ésotériques liés au corps, que l’on appelle la 

présence (al-ḥaḍra ) et l'absence (al-ġayb). Katharine Young (2002) 
46

soutient que les 

traumatismes et autres états émotionnels se transmettent par des mémoires somatiques, 

incarnées dans les gestes corporels. La peur, l'anxiété et d'autres conséquences de l'oppression 

s'imprègnent inconsciemment dans les techniques corporelles, et se transmettent ainsi aux 

membres de la famille et aux personnes qui en prennent soin. 

                                                           
45 KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market 

place. Middletown :Wesleyan University Press, 2007, 325 p. 
46

 YOUNG, Katharine. Embodied Memory: Affect and Gesture in Family Dynamics. Routledge, 2002, pp. 45-46. 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

48 

De plus, lorsque les femmes entrent en transe au Maroc, leur chute est tout à la fois littérale et 

métaphorique. Un changement d'esprit se produit lorsqu'une subjectivité cède sa place à une 

autre, mais plus précisément, l’on note un changement d'état corporel : tout à coup, les 

muscles du corps ne tiennent plus le soi squelettique. Alors que le corps s'évanouit, il change 

de clé ; il y a un abandon de la volonté à l'esprit possesseur. D’après elle, la transe elle-même 

est cependant indexée par une chute, au cours de laquelle le corps tombe réellement par terre, 

chute à laquelle font suite des mouvements convulsifs, contractions, roulements et autres 

actions répétitives.  

Les transes découlent généralement de mécanismes tels que les chants,  

les tambours et la danse. Les états extatiques
47

se caractérisent, en effet, par l'immobilité,  

la privation sensorielle et le souvenir. La transe est, à l’inverse, accompagnée de bruit,  

de mouvement, de compagnie et d’amnésie. D’ailleurs, les états de possession
48

, et de transe 

peuvent avoir deux caractéristiques : premièrement, l'acceptation de la possession par 

l'individu, et deuxièmement, un état de conscience altéré. Pourtant, l’on pense que le melk qui 

est entré dans la personne se révélera en entendant son rythme préféré. Si la personne 

possédée commence à danser au rythme du gumbri, du qraqeb, aux battements de tambour, et 

à chanter éventuellement la chanson dédiée au  melk  possesseur, cette attitude est conçue 

comme une preuve presque incontestable de l'intervention du melk. 

Au Maroc, la transe extatique est qualifiée de ǧadba en arabe marocain, du verbe arabe 

classique ǧaḏaba. Les passionnés sont des maǧḏūbīn , attirés et attirants mlūk ( esprits
49

). Les 

travaux de Stefania Pandolfo (1997)
50

 menés sur (les scènes et les espaces rituels marocains 

de la mémoire) ont montré que le fait de tomber en transe ou de faire remonter les mlūk dans 

le corps survient généralement dans un environnement où la personne affligée ou envoûtée 

peut être soignée et surtout observée. Cela explique pourquoi le lieu rituel joue 

un rôle primordial dans la question du  ḥāl extatique. Dans le contexte d’une situation rituelle 

telle que la līla de la dārdbā, une personne en transe peut avoir besoin d'être conduite à 

la raḥba (le lieu rituel de la transe), avant les musiciens et l'encens. Ou alors,  

elle devra peut-être se faire prendre à la fin de la transe et tomber sur le sol.  Selon Pandolfo
51

, 

ces transitions s’avèrent essentielles dans la cérémonie de transe de possession et reposent sur 

l’attention des autres membres du milieu rituel. Au Maroc, les ǧaddāba (les praticiens de la 
ǧadba) entretiennent une relation particulière avec les sens et leur expression.  

D’après Kapchan
52

, les gestes associés à la transe et à la transition sont révélateurs des états 

fondamentaux d'absence et de présence, de contrôle et de perte de contrôle, ils dépendent 

également de réalités sensorielles et de conditions matérielles toujours présentes. Et ils se 

produisent avec la musique et la stimulation olfactive fournie par l'épaisse fumée d'encens. À 

l'instar des mlūk, la musique et l'encens envahissent les paramètres du corps. Ils sont 

intimement liés aux gestes. Ils imprègnent également l'expérience et incitent à une réponse 

                                                           
47

ROUGET, Gilbert. Music and Trance: A Theory of the Relations Between Music and Possession. Chicago et 

London: University of Chicago Press, 1985, 395 p. 
48

LITTLEWOOD, Roland. Possession states. Psychiatrie. Copie right Elsevier, 2004;vol. 3, n ° 8, p. 8-10. 

Disponible sur:https://doi.org/10.1383/psyt.3.8.8.43392. 
49

KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market 

place. Middletown: Wesleyan University Press, 2007, 325 p. 
50

PANDOLFO,  Stefania. Impasse of the Angels: Scenes from a Moroccan Space of Memory. Chicago et 

London: University of Chicago Press, 1997, 389 p. 
51

 Ibidem. 
52

KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters : Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market 

place. Middletown: Wesleyan University Press, 2007, 325 p. 

file:///C:/Users/lenovo/AppData/Local/AppData/Local/Temp/vol.%203,%20n%20°%208
https://doi.org/10.1383/psyt.3.8.8.43392


Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

49 

émotionnelle
53

. La musique, le mouvement et l'odeur deviennent, en effet, les principales 

métaphores de la transmutation de la subjectivité, parce que ce sont les sens qui défient les 

notions de sujet fixe et stable dans le temps et dans l'espace 
54

.De même, les travaux de 

Michelle A. Belanger (2007)
55

ont montré que, pour certaines personnes, la danse peut être un 

moyen très puissant d'atteindre un état de conscience méditatif, car elle combine les bases 

méditatives du rythme et du mouvement répétitif, en permettant ainsi une expérience accrue 

du corps. De plus, selon l’étude de Hess et Rittner (1996)
56

 menée sur (la transe), la musique a 

généralement pour fonction d'induire, de contrôler et de retirer la transe sonore en tant qu'état 

de conscience altéré. Toutefois, Bossinger et Hess (1993)
57

suggèrent, pour leur part, que la 

musique sert non seulement à induire des états de conscience altérés, mais également à les 

maintenir et à les structurer de manière à ouvrir le potentiel de guérison des états de transe au 

processus thérapeutique. Voici quelques exemples du discours des fidèles gnāwī, qui montrent 

l’irritation, l'agitation causée par les agents chimiques, olfactifs, sonores, et visuels de la  

taġnawīt. 

                  Selon la muqadma Aicha:  

« Les gens (maryāḥīn) possédés ne peuvent pas se protéger de l’influence de 

certaines choses(…) l’encens, le gumbri et les qraqeb, (kayfqū ssūken) ils 

réveillent l’endormi ». 

Et la muqadma  Touria  nous a expliqué : 

« Une de mes clientes peut perdre son équilibre dans une (līla baladiyya) 

cérémonie traditionnelle, quand elle sent l’odeur du (jāwī makkaūī) benjoin blanc 

de la Mecque ».  

                   Meriem, une adepte de la taġnawīt, m’a dit cela : 

« Quand j’écoute le rythme du gumbri et du qraqeb, (rāsi ū mjāji kay tqallabū)  

ma tête et mon cerveau tournent, après je ne me souviens de rien du tout ».  

                    La transe de possession
58

et les mlūk sont souvent associés à des maladies. 

Plusieurs anthropologues
59

 ont cherché à trouver les racines culturelles des pratiques rituelles 

relatives au corps, aux symptômes et aux définitions autochtones de la maladie. D’ailleurs, 

afin de bien connaître et comprendre les rituels (traditionnels et extatiques) de la taġnawīt et 

afin de nous permettre de voir et de suivre de près le côté gestuel et comportemental des 

                                                           
53

 Ibidem. 
54

PANDOLFO,  Stefania. Impasse of the Angels: Scenes from a Moroccan Space of Memory. Chicago et 

London: University of Chicago Press, 1997, 389 p. 
55

BELANGER, Michelle A. The Psychic Energy Codex: Awakening Your Subtle Senses. San Francisco: 

Weiser Books, 2007, 286 p. 
56

HESS, P., RITTNER, S. Trance. Changer la conscience de veille. Dans H.H.DECKER-VOIGT, P. KNILL et 

E. WEYMANN (éd.). Musicothérapie lexique. Göttingen : Hogrefe. 
57

BOSSINGER, W., HESS, P. Musique et états de conscience extraordinaires.Revue de musicothérapie, 1993 ; 

vol. 14, n° 3, p. 239-254. 
58

KEENER, Craig S. The Spirit in the Gospels and Acts: Divine Purity and Power. Ada, Michigan: 

Baker Publishing Group, 2010, 304 p. 
59

WESTERMARCK, Edward. Ritual and Belief in Morocco: Vol. I . New York: Routledge, 2014, 608 p. 

(première publication 1926). Et Voir: DIESTE, Josep Lluís Mateo. Health and Ritual in Morocco: Conceptions 

of the Body and Healing Practices. Boston: Brill, 2012, 376 p. 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

50 

personnes possédées, nous avons toujours essayé de nous asseoir à côté d’elles. Cela nous a 

permis de constater qu’il existe une grande différence entre la personnalité des adeptes (les 

pratiquants de la transe), avant et après la transe de possession. Ainsi, il est possible 

d’affirmer que la personnalité de l’individu peut passer d’un caractère 
60

pacifique à un autre 

violent. 

V. Corps (al-ḫašba
61

), connotations et types de possessions : 

Le dialecte arabe marocain dispose d’un large éventail de termes pour désigner une personne 

possédée, reflétant une diversité de perceptions et de degrés d’affliction. L'origine de ces 

termes s'enracine souvent dans des contextes historiques et sociaux ; par exemple, le terme 

maǧnūn, associé au poète qui perd la raison par amour, incarne une ambiguïté entre 

possession et sainteté. Chaque mot introduit une nuance spécifique quant au degré et au type 

d'affliction : maskūn62
,  maǧnūn ou  maryāḥ 63

, maḍrūb 64
 , markūn 65

 , mamlūk 66
, maslūḫ 67

 au 

point de saignement, malbūs 
68

, maḫṭūf 69
 , maṭrūš 

70
 ou fīh ǧnūn 

71
. 

Selon les gnawa et les autres confréries mystiques marocaines, ce corps est une (al-ḫašba), une 

silhouette en bois, sans âme, et qui n’a pas de sensibilité physique et morale, car elle est 

maḥkūma (gouvernée) par le melk possesseur. 

Certains individus peuvent même recevoir l'influence de plusieurs noms en même temps, 

phénomène qui sera connu sous le nom de mḫallaṭ 72
. Pour éviter les généralisations, il est 

nécessaire de souligner que ces vocables varient d’une région à l’autre et que leurs 

connotations peuvent dépendre de facteurs historiques, comme dans le cas du maǧnūn, 

participe lui-même créé à partir du terme ǧnūn. L'origine de ce mot est liée au poète qui perd 

l’esprit par amour, preuve que la possession n'est pas nécessairement une stigmatisation, mais 

constitue parfois un motif d'admiration et est un symbole de la sainteté. Ces nuances de sens 

s’avèrent très importantes, car les troubles de la perception (tels que l’illusion, l’hallucinose et 

l’hallucination) diffèrent d’une possession permanente et tortueuse, et les types de souffrances 

qui leur sont attribués divergent également. 

                                                           
60

Raymond Firth (2013) explique que, sur le terrain, les anthropologues sociaux ont souvent été confrontés à de 

profonds changements de personnalité chez les hommes et les femmes qu’ils étudiaient. Il s’agissait d’altérations 

du comportement tout à la fois étonnantes et manifestement habituelles ; de tremblements ; de sueurs, de 

gémissements ; d’émission de propos étranges ; d’une hypothétique identité différente qui parlait avec autorité, 

ou donnait des ordres. Cet anthropologue a parfois éprouvé des difficultés à se persuader qu’il avait réellement 

en face de lui la même personne que précédemment, que celle qu’il suivait ou qu’il avait côtoyée, ce qui montre 

que le changement de personnalité est très flagrant. Voir: FIRTH, Raymond.  We the Tikopia: A sociological 

study of kinship in primitive Polynesia. New York: Routledge, 2013, 664 p. 
61

Métaphore du corps de la personne possédée. Selon les gnawa et les autres confréries mystiques marocaines, ce 

corps est une (al-ḫašba), une silhouette en bois, sans âme, et qui n’a pas de sensibilité physique et morale, car 

elle est maḥkūma (gouvernée) par le melk possesseur. 
62

Habité. 
63

Pris pour un ǧinn ou (rīḥ) l’air. 
64

Battu. 
65

Monté. 
66

Possédé. 
67

Frotté. 
68

Porté, vêtu. 
69

Emporté. 
70

Giflé. 
71

Les ǧnūn sont en lui. 
72

Mixte (possédé par toute la maḥalla). 



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

51 

           Voici ce qu’Aḥmad, un adepte ġnāwī, nous a confié : 

« Les mlūk gnaouas (sāknīn lī fī ʿaẓāmī) habitent dans mes os (Allah yaʿfū). ». 

                   La muqadma Raḥma a quant à elle déclaré : 

«Mes client(e)s qui sont possédées par Lalla Mīrā, sont connu(e)s pour leur 

humour, ils aiment trop rire, Mira ne possède pas n’importe qui, elle choisit bien 

(al-ḫašba)
73

, Mīrā (mā katbġīš ʿābassa) n’aime pas la tristesse). » 

Selon Fatima, une adepte de la taġnawīt : 

«(Rānī ḍrābt) je me suis fait frapper par l’esprit possesseur, pour la première fois 

lors d’une cérémonie à Sīdī ʿAlī Ben Ḥamdūš». 

Et la muqadma Rachida nous a déclaré :  

« (Mlūkī  wrāḥt-hom mḫallaṭīn fīhom l-ḫayb w- zwīn) j’ai hérité de bons et 

méchants esprits ». 

Dans le folklore marocain
74

, les mlūk peuvent entrer n'importe où et n'importe quand, et ils 

parlent d'une voix faible
75

, ou forte
76

. Ces esprits peuvent également revêtir différentes 

formes, notamment celle de monstres, de pierres et d’animaux. Melvin Ember 

et Carol R. Ember (2003)
77

 soulignent qu’au Maroc, la transe de possession des gnawa,  

dans laquelle les personnages complexes des esprits sont joués, fait partie des relations  

à long terme entre les êtres humains et leurs esprits qui ont besoin d'être nourris et divertis  

afin d’apporter aux êtres humains le soutien dont ils ont besoin dans leurs vies 

difficiles. De plus, Knutsson (1975)
78

 démontre que dans les cas où la possession a revêtu  

des formes établies par des groupes de sectes d’initiés, elle est domestiquée et considérée 

comme une expérience positive activement recherchée. La possession spontanée est, par 

ailleurs, imprévisible et considérée comme nuisible et redoutable, alors que les cérémonies de 

transe de possession sont réalisées pour se débarrasser du malheur engendré par les esprits 

intrus. Selon l’étude ethnographique de Kapchan 
79

, les gnawa sont des personnes 

ambivalentes, capables d’entrer dans de nombreux mondes, mais n’appartenant facilement 

qu’à leur propre monde. Ceux qui participent aux cérémonies de transe sont liés par un 

répertoire somatique qui les distingue de la communauté des non-croyants. Ils se transforment 

sur des rythmes similaires et sont affectés par les mêmes lignes musicales, respirent les 

mêmes encens, musc, ambre gris, bois de santal, et benjoin. Leur monde des sens est 

                                                           
73

Métaphore du corps de la personne possédée. Selon les gnawa et les autres confréries mystiques marocaines, ce 

corps est une (al-ḫašba), une silhouette en bois, sans âme, et qui n’a pas de sensibilité physique et morale, car 

elle est maḥkūma (gouvernée) par le melk possesseur. 
74

CHIJIOKE NJOKU, Raphael. Culture and Customs of Morocco. London : Greenwood Publishing Group, 
2006, 155 p. 
75

 Selon les adeptes, les mlūk , Malīka, Mīrā, Mīmūn , et Mīmūna sont connues pour leur voix faible. 
76

 La voix du melk Bāšā Ḥamū est très forte, selon les adeptes gnawa. 
77

EMBER, Melvin. EMBER, Carol R. Encyclopedia of Sex and Gender: Men and Women in the World's 

Cultures Topics and Cultures A-K - Volume 1; Cultures L-Z. New York: Springer, 2003, 1037 p. 
78

 KNUTSSON, K. E. Possession and extra-institutional behaviour: an essay in anthropological micro-analysis, 

1975; vol. 40, p. 244-72. 
79

KAPCHAN, Deborah. Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the Global Market 

place. Middletown: Wesleyan University Press, 2007, 325 p. 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

52 

imprégné d'une esthétique distinctive. Dans le cas de la possession, leur vie onirique est 

habitée par le même panthéon des mlūk . En observant les performances des mlūk, les 

propriétaires autorisent et valident une pluralité de subjectivités. Ils sanctionnent également ce 

que nombre d'entre eux qualifient d'al-bliya d'addiction ou d'intoxication, d'ivresse de la 

musique, d'encens et bref, de ḥāl ou état d'extase en mouvement, de douleur et de bonheur 

d'être autre.  Les gens qui partagent ce répertoire somatique au Maroc sont parfois appelés, 

ṣḥāb al-ḥāl (les amis du ḥāl). Les ṣḥāb al-ḥāl sont ceux qui, sous une forme ou une autre, sont 

appelés à la transe. 

La relation entre les possédés et leurs mlūk ne diffère en effet pas tant que cela 

de celle entre amoureux et bien-aimé. Elle se caractérise certes par des conflits et des 

désaccords, mais certaines expériences sont extatiques, et il existe également des moments où 

le corps peut être totalement transcendé.  En fait, il est courant de voir un ġnāwī se passer des 

couteaux tranchants sur la langue ou des flammes de bougies et de la cire chaude sur le corps 

sans pour autant se blesser. D’ailleurs, quand j’ai assisté aux cérémonies nocturnes de la  

taġnawīt, j’ai vu plusieurs cas de personnes qui s’égorgeaient avec des couteaux. 

                   Voici ce que la muqadma Saadia nous a raconté à ce propos : 

« Je pratique la transe avec les bougies, et (ǧnawa) les poignards. Je n’ai jamais 

senti ni douleurs ni rien du tout, par contre je sens un soulagement merveilleux, je 

me sens euphorique ». 

Voici l’expérience relatée par la muqadma Hassna: 

« Lorsque j’entrais en état de transe, j’utilisais (ǧnawa) les poignards pour me 

taillader la langue, le ventre, les pieds, et la tête. Le lendemain, je ne sentais rien 

du tout. Les traces avaient toutes disparu ». 

Conclusion :  

La possession d'esprit est une façon de vivre un répertoire d'émotions dans un contexte qui se 

distingue de celui de la vie normative. Certes, tous les phénomènes sont émotionnellement 

influencés, mais les rituels portent et créent des répertoires émotionnels de manière marquée. 

Chez les Gnawa, les cérémonies de possession d'esprit génèrent des répertoires d'émotions 

dans l'édifice social, non seulement à travers des mots ou des images, mais également par le 

geste, le corps et ses sens. Outre, les répercussions de l'activité de transe introduisent toujours 

le praticien dans un domaine dont la hiérarchie sensorielle diffère de celle présente dans le 

quotidien. La narration du corps fasciné est toujours une narration des sens et c'est cette 

relation de sens et de parole qui tout à la fois exprime et produit le désir entre esprit et 

personne possédée. Dans un cadre anthropologique, ces rituels de possession et de transe 

permettent d’interroger les dynamiques sociales et symboliques qui se déploient dans la 

société marocaine. Le corps, utilisé comme un médium transcendantal, devient le lieu de 

négociation entre l’individu, les forces spirituelles et les structures sociales. Ces pratiques 

révèlent ainsi des reconfigurations des hiérarchies sociales et des identités, tout en articulant 

des rapports de pouvoir et de symbolisme. En ce sens, la possession d’esprit et la transe 

offrent une voie d’analyse privilégiée pour comprendre comment les sociétés, à travers le 

corps, redéfinissent leurs structures sociales, spirituelles et émotionnelles. 

Interviews : 



Fatima-Ezzahra BOUACHRINE 

SOCIAL AND MEDIA STUDIES INSTITUTE       ISSN: 2820-6991 

53 

Aḥmad. (2024, 2 Dimanche). Corps colonisés. (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Aicha. (2024, 3 Mercredi). Les stimuli rituels . (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Alaoui, A. (2024, 2 Mercredi). Initiation précoce. (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Alaoui, M. A. (2024, 2 Lundi). L'expérience corporelle . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)  

Aziz. (2024, 1 Mardi). Initiation précoce. (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Badiaa. (2024, 1 Jeudi). Intimité avec l’invisible. (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Fatima. (2024, 3 Mercredi). Corps colonisé . (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Fouzia. (2024, 3 Mercredi). Voyance et pouvoir occulte . (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Hassna. (2024, 2 Samedi). Fer qui libère . (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Kasri, H. (2024, 2 Vendredi ). Initiation précoce. (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Malika. (2024, 3 Dimanche). Initiation précoce. (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Meriem. (2024, 3 Vendredi ). Les stimuli rituels . (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Miloud. (2024, 2 Lundi ). Intimité avec l’invisible. (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Mokhtar. (2024, 3 Lundi). L'expérience corporelle. (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Mourad. (2024, 2 Lundi). Initiation précoce. (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Nadia. (2024, 2 Dimanche). Voyance et pouvoir occulte . (F. E. Bouachrine, Intervieweur)  

Rachida. (2024, 2 Vendredi). Corps colonisé . (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Raḥma. (2024, 2 Mardi). Corps colonisé . (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Saadia. (2024, 2 Lundi). Fer qui libère . (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Touria. (2024, 3 Dimanche ). Les stimuli rituels . (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Zitoun, A.-M. (2022, 1 Mardi). L'expérience corporelle . (F. E. Bouachrine, Intervieweur) 

Bibliographie: 

BELANGER, M. A. (2007). The Psychic Energy Codex: Awakening Your Subtle Senses. San 

Francisco: Weiser Books . 

BOSSINGER, W. H. (1993). Musique et états de conscience extraordinaires. Revue de 

musicothérapie ; vol. 14, n° 3 , p. 239-254. 

BOURDIEU, P. (1972). Esquisse d'une théorie de la pratique, précédée de trois études 

d'ethnologie kabyle. Éditions Droz. 

BOURGUIGNON, E. (1976). Possession. Chandler & Sharp Series in Cross-cultural 

Themes. San Francisco: Chandler & Sharp Publishers, 78 p. 

BOURGUIGNON, E. ( 1979). Psychological Anthropology: An introduction to Human 

Nature and cultural differences. New York: Holt, Rinchart, and Winston. 

BOURGUIGNON, E. (1973). Religion, Altered States of Consciousness, and social change. 

Columbus: Ohio state university press, 389 p. 

CHIJIOKE NJOKU, R. (2006). Culture and Customs of Morocco. London: Greenwood 

Publishing Group. 

CONNERTON, P. (1989). How Societies Remember. Cambridge et New York: Cambridge 

University Press. 

DIOURI, A. T. (2011). Medical Pluralism in Morocco: The Cultural, Religious, Historical 

and Political-Economic Determinants of Health and Choice. SIT Morocco: Multiculturalism 

and Human Rights , https:// digitalcollections. sit. edu/ cgi/ viewcontent. cgi?referer=https:// 

www.google.com/ &httpsredir=1 &article=2005 &context= isp_collection .  

DOUGLAS, M. (1966). Purity and Danger: An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo. 

Routledge. 

El HAMEL, C. (2013). Black Morocco: A History of Slavery, Race, and Islam. Cambridge et 

New York: Cambridge University Press. 

EMBER, M. E. (2003). Encyclopedia of Sex and Gender: Men and Women in the World's 

Cultures Topics and Cultures A-K - Volume 1; Cultures L-Z. New York: Springer. 



CONCEPTIONS DU CORPS ET PRATIQUES DE GUERISON : LES RITUELS DES GNAWA COMME 

EXEMPLES. 

REVUE ECONOMIE ET SOCIETE      VOL 4, N° 2 AVRIL/ JUIN 2025 

54 

FIRTH, R. (2013). We the Tikopia: A sociological study of kinship in primitive Polynesia.  

New York: Routledge. 

HESS, P. R. Trance. Changer la conscience de veille. Dans H.H.DECKER-VOIGT, P. KNILL 

et E. WEYMANN (éd.). Musicothérapie lexique. Göttingen : Hogrefe. 

HURSKAINEN, A. (2004). Invasion of spirits: Epidemiological spirit possession, among the 

Maasai of Tanzania. Nordic Journal of African Studies 14, Special Issue, Disponible sur: 

http:// www. njas. helsinki. fi/ pdf-files/ vol13Special/ pepo. pdf .  

KAPCHAN, D. (2007). Traveling Spirit Masters: Moroccan Gnawa Trance and Music in the 

Global Market place. Middletown: Wesleyan University Press. 

KEENER, C. S. (2010). The Spirit in the Gospels and Acts: Divine Purity and Power.  

Michigan: Ada. 

KNUTSSON, K. E. (1975). Possession and extra-institutional behaviour: an essay in 

anthropological micro-analysis, ; vol. 40. 244-72. 

LEVI-STRAUSS, C. ( 1955). L’étude structurale du mythe. Journal of American Folklore : 

68 (270) , 428-444. 

LITTLEWOOD, R. (2004; vol. 3, n ° 8,). Possession states. Psychiatrie , p. 8-10. Disponible 

sur:https://doi.org/10.1383/psyt.3.8.8.43392. 

MAUSS, M. (1934.). « Les techniques du corps ».  Paris :Journal de PUF, 1950, Psychologie 

XXXII (3-4): 271-293. , [Repris dans Sociologie et anthropologie, pp. 363-386]. 

PANDOLFO, S. (1997). Impasse of the Angels: Scenes from a Moroccan Space of Memory. 

Chicago et London: University of Chicago Press. 

PLANCKE, C. ( 2011). The spirit’s wish : Possession trance and female power among the 

Punu of Congo-Brazzaville. Journal of Religion in Africa; vol. 41, n ° 4 , 366-95. 

ROEHLKEPARTAIN, E. C. (2006). The Handbook of Spiritual Development in Childhood 

and Adolescence. London et New York: SAGE. 

ROUGET, G. (1985). Music and Trance: A Theory of the Relations Between Music and 

Possession. Chicago et London: University of Chicago Press. 

SPIRO, M. E. (1996 (Première publication 1967)). Burmese Supernaturalism. New 

Brunswick et London: Transaction Publishers. 

WESTERMARCK, E. (2014). Ritual and Belief in Morocco: Vol. I . New York: Routledge. 

YOUNG, K. ( 1997). Presence in the Flesh: The Body in Medicine. London et Cambridge: 

Harvard University Press. 

YOUNG, K. (2002, pp. 45-46.). Embodied Memory: Affect and Gesture in Family Dynamics: 

Routledge. 

 

 


